
 1 

P. Alfonso Ruiz, ocd 
 
 
 

 
 

 

 

 

❸ 

Estilo de  
Hermandad 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 

Burgos - 2020 
 
 

 
 
 

 



 2 

Estilo de hermandad 
 

Entre todos los matices que caracterizan el estilo teresiano, quizá ninguno tan 
significativo y peculiar como lo que ella misma ha denominado con expresión 

afortunada: Estilo de hermandad. 
 
Además —por fortuna para nosotros—, para poder lograr y vivir este estilo, nos 

ha legado consignas realmente preciosas, como veremos, en el Camino, su ideario 
fundacional. Y tan substancial a la vida renovada que ella deseaba lo juzgó que, 

cuando va a iniciarse la misma entre los religiosos, sometió al primero de ellos, a 
Fr. Juan de la Cruz no solo a su adoctrinamiento, sino a su experiencia viva, en 
la fundación de monjas de Valladolid. Aquello fue el noviciado de Fr Juan (F 

12,5). 
 

Las palabras de la Santa no tienen desperdicio: “Yo me fui con Fr. Juan de la 
Cruz a la fundación de Valladolid. Y como estuvimos algunos días con oficiales 
para recoger la casa, sin clausura, había lugar para informar al P. Fr. Juan de la 

Cruz de toda nuestra manera de proceder, para que llevase bien entendidas todas 
las cosas, así de mortificación como del estilo de hermandad y recreación que 
tenemos todas juntas, que todo es con tanta moderación que solo sirve de 

entender allí las faltas de las hermanas y tomar un poco de alivio para llevar el 
rigor de la regla”. 

 
 

Aprendizaje y contagio 

 
Se trata de todo un programa con lecciones variadas para una convivencia. Y a 

todas ellas nos iremos refiriendo. Porque está, pues, claro, en la mente de la 

Santa, que eso es lo substancial. Y por eso, se propone facilitar al Santo un 
aprendizaje que, más que teórico, sea vivencial, que se aprende por contacto, por 

contagio, podíamos decir, que entra por los ojos. 
 

A decir verdad, aquellos días sirvieron también para conocer a fondo a Fr. 

Juan, el aspirante a la vida descalza. A lo que sabemos, fueron días de 
conocimiento mutuo, donde cada uno hizo aflorar lo que llevaba dentro, sin que 

Fr. Juan se arredrara ante la Santa, a pesar de la diferencia de años y de 
experiencia. Y la Santa no dudará en añadir el juicio que le merece aquella 
convivencia y encuentro, anotando: “Él era tan bueno que al menos yo podía 

mucho más deprender de él que el de mí, mas no era esto lo que yo hacía, sino el 
estilo del proceder de las hermanas” (F 13, 5). 

 

Y en carta familiar a Salcedo, que lleva el propio Santo, y en prueba fehaciente 
de ese “estilo de hermandad” con que ella sueña, añadirá con encantadora 

sencillez: “Aunque ha poco tiempo, mas parece le tiene el Señor de su mano, que 
aunque hemos tenido aquí algunas ocasiones en negocios (y yo que soy la mesma 
ocasión, que me he enojado con él a ratos), jamás le hemos visto una 

imperfección” (Cta 13,2). 
 

El primer dato, por tanto, que se ha de tener en cuenta es que hay en la Santa 
una voluntad de estilo de hermandad que han de vivir quienes deseen compartir 
sus ideales. 



 3 

 

Y que ese estilo se aprende, se comunica, se contagia de unos a otros, cuando 
hay deseo y voluntad de caracterización propia. 

 
Lo que quiere decir que la hermandad pasa a ser el centro de interés 

primordial de esa vida comunitaria en que se agrupan los nuevos carmelitas que 

ella sueña. 
 

Sí, la hermandad deberá ser el eje central sobre el que ha de girar la vida del 
pequeño colegio de Cristo. 

 

En realidad, la “hermandad” era una aspiración originaria del viejo Carmelo, en 
el que los religiosos se sienten como Hermanos de la Bienaventurada Virgen 
María. 

 
Hermanos entre sí y con ella, la hermana Mayor... 

 
De modo que Teresa, que pretende imitar y renovar la vida de aquellos santos 

padres pasados, se propone también revitalizar esa hermandad original para que 

no se quede solo en un nombre sin significado, usado simplemente por rutina. 
 

Porque, de cara a una auténtica coherencia, lo importante no es que nos 
llamen Hermanos, sino serlo de verdad por más que —acaso con el paso del 
tiempo— cambie esa “denominación de origen”. 

 
Razón de la hermandad 
 

Ahora bien, la razón de la hermandad no puede estar en cosas exteriores o 
superficiales, como pudiera ser el llevar el mismo hábito o vivir bajo el mismo 

techo. 
 
De ahí que la Santa intuye que lo realmente necesario para no quedarse en el 

nominalismo es imprimir un estilo peculiar a esa hermandad. 
 

Y antes todavía, buscarle su raíz más honda. Que, por tratarse de una 
hermandad religiosa solo puede tener su fundamento en la caridad. 

 

 Y así como lo que nos hace hermanos en una familia es compartir la misma 
sangre, gracias a la cual nos igualamos y adquirimos los mismos derechos, 
Teresa busca el origen de la hermandad también en un mismo amor disfrutado 

en común y por todos a la par, que es el amor de Dios. 
 

El origen, por tanto, de la hermandad, su razón de ser, lo que le da no solo 
sentido sino también consistencia es el amor del Señor que aquí “nos juntó” (C 
1,2). 

 
Nos conviene, por eso, ahondar nuestra reflexión sobre este punto de partida, 

advirtiendo que, si la llamada del Señor para cada uno fue gratuita y anticipada a 

nuestro propio amor, todos hemos sido beneficiados por la misma especie de 
amor... y nadie tiene derechos previos en la comunidad religiosa.  Que si es el 

mismo amor el que nos sostiene, ninguna puede reclamar primacías. Que si es el 



 4 

mismo amor el que nos hermana, nadie puede reclamar privilegios. Que si el 

mismo amor nos iguala, ninguno es más que otro. 
 

De modo que, en su amor y en su elección, quedan asumidas todas nuestras 
diferencias de origen, de cultura, de fortuna, de talentos … que podrían justificar 
nuestra reclamación de un trato de favor. 

 
Luego —si hemos sido hermanados por el amor del mismo Señor que nos 

llamó— mientras formemos parte del Colegio de Cristo, debemos mirarnos y 
sentirnos hermanos. 

 

Y ninguna obligación tenemos más primordial, para corresponder al amor de 
quien nos ha beneficiado y cumplir con lo que Él espera de nosotros cuando nos 
trae a su casa que ejercitar ese amor viviendo en hermandad. 

 
Porque así lo entendía la Santa, apenas definido el ideal en los tres primeros 

capítulos de Camino, y como base imprescindible para la vida de oración y 
disponernos para poder ser contemplativos, nos propone la necesidad de cultivar 
las tres virtudes básicas. 

 
Y señala como la primera el “amarse mucho unas a otras” (4,5) apostillando 

que en ello, “va muy mucho” como dice con expresión reduplicativa muy propia… 
 
De esta forma el amor mutuo, la caridad queda constituida como el núcleo de 

la vida común. Y de esa caridad, de su ser más íntimo, nace la fraternidad 
religiosa, que en la caracterización propia del estilo teresiano pasa a ser y 

llamarse: hermandad. 
 
Cuáles sean las peculiaridades de esa hermandad nos las ha señalado la 

Santa, haciendo especial hincapié en una condición básica, que es la igualdad. 
 
Desde su experiencia real en la Encarnación, ella sabe que uno no puede 

sentirse hermano si hay de por medio unas diferencias mantenidas que nos 
separan, privilegiando a unos sobre todos. 

 
Para llegar a una verdadera hermandad, hay que eliminar las diferencias 

sociales y acabar con los privilegios de unos sobre otros. La hermandad pide 

igualdad. Igualdad de derechos y deberes a pesar de que no haya igualdad de 
condición. 

 
Ahora bien, como no siempre la hermandad supone igualdad de amor entre los 

hermanos de una misma familia, la Santa reclama cultivar una especie de amor 

que sí que iguala a quienes lo tienen. El amor de amistad. 
 
Lo que significa en línea de práctica que no solo debo valorar como hermanos 

sino también además como amigos a todos los que El juntó conmigo… 
 

Amor universal 
 

Partiendo de esas dos condiciones, la Santa establece la regla de oro de la 

hermandad con estas palabras precisas y sin posibilidad de escapatoria: “Aquí 



 5 

todas han de ser amigas, todas se han de amar, todas se han de querer, todas se 

han de ayudar” (C.4, 7). 
 

Y esta es la pincelada maestra con la que debe quedar caracterizada de su 
estilo de fraternidad, la comunidad que se precie de ser teresiana. 

 

Todas tienen que amarse. Este es el primer presupuesto de la hermandad... La 
universalidad. Abrir el corazón y amar a todas y cada una, sin excepción, 

conscientes, por una parte, de que todas lo merecen porque todas lo han 
merecido y recibido antes del Señor que les convocó. 

 

Si el Señor, al llamar a cada uno, le ha otorgado el rango de amigo, cuando yo 
empiezo a serlo también porque Él me llama, tengo que sentir como amigos en el 
Amigo a quienes Él ha puesto a mi lado. 

 
Amar y sentirme amigo de todos es demostrar que me siento amigo y amado 

del Señor… “Creyendo que nos ama Dios y ellas a Él, pues por su Majestad lo 
dejan todo” (C 4,10) es el punto de partida obligada de este amor según señala la 
Santa. 

 
 Y por otro parte, solo amando a todos, uno adquiere el derecho a reclamar de 

los demás el deber de amarme y así, en definitiva, de sentirme amado. 
 
De modo que, si en algún momento me dispensara a mí mismo de amar a 

alguien, estaría negándole su condición de amigo del Señor. 
 
Estaría, a la vez, perdiendo mi derecho a ser considerado como amigo. Y, en 

todo caso, renuncio al estilo teresiano de comunidad, que me pide y me invita a 
sentirme hermano y amigo de todos los demás. 

 
Claro que, además de ese motivo de fe que me induce a sentir al hermano 

como amigo convocado por el Señor, la Santa añade otro más sencillamente 

humano que, de suyo, tendría que generar la amistad y aún la hermandad, que 
es la propia cercanía en que se vive, compartiéndolo todo: ¿Qué gente hay tan 

bruta —argumenta ella— que tratándose siempre y estando en compañía y no 
habiendo de tener... que no cobre amor? (Cf. C 4,10). 

 

A decir verdad, en la Encarnación había demasiadas diferencias para sentirse 
hermanas las monjas, y demasiado número para poder sentirse amigas. 

 

 Por eso, Teresa había necesitado buscar un grupo de amigas. Pero esa amistad 
que solo alcanza a algunos rompe, sin querer, la hermandad y, por eso, en aras 

de su sueño de que todas se pudieran sentir hermanas y, a la vez, amigas, buscó 
la Santa ansiosamente el pequeño colegio de Cristo: “Y de esas amistades 
querría yo muchas donde hay gran convento, pero no en esta casa, donde no son 

más de trece, ni lo han de ser, aquí todas han de ser amigas, todas se han 
de amar, todas se han de querer, todas se han de ayudar” (C 4, 7). 
 

Si habéis advertido, para dar mayor relieve a su consigna, la Santa ha repetido 
cuatro veces consecutivas el pronombre TODAS, en el que quedan englobados 



 6 

todos los miembros del Colegio, de la hermandad., sin que nadie se pueda 

dispensar. 
 

Como si no bastara con lo dicho de invitar a todas a sentirse y ser amigas, la 
Santa añade que Todas se han de amar, todas se han de querer. 

 

A simple vista, podría parecer una redundancia innecesaria, pero entiendo que 
acaso no lo es y sí, en todo caso, una manera de recalcar dos realidades afines —

el amar y el querer a la vez— y complementarias, como lo son el amor y el cariño. 
Amar es la actitud cordial, la disposición que nos lleva a valorar y ver con amor y 
benevolencia a alguien. Querer es manifestar el amor con el cariño, con señales… 

 
 Y ninguna manera más palpable y eficaz de demostrar ese amor y cariño que 

acudiendo solícitos al encuentro del hermano para prestarle la ayuda que 

necesita. 
 

Porque el amor, la amistad, no se demuestra con palabras sino con obras. Y 
tanto más se acredita su existencia cuanto se sabe salir al paso —y aun 
adivinar— las necesidades del hermano o del amigo para ofrecerle nuestra ayuda. 

 
Sin particularismos 

 
Pero el estilo de hermandad propuesto por la Santa exige que el amor, además 

de ser universal, y que alcance a TODOS, tenga necesariamente otra cualidad... Y 

es que ha de alcanzar a todos, no digamos sin preferencias, pero sí sin 
particularismos. 

 

La diferencia entre ambas cosas es neta y, desde luego, importante, según la 
meta de la Santa. 

 
La preferencia, en cierto modo, es inevitable, porque bien nace de la afinidad y 

hacia ella nos lleva el instinto. O se siente como un deber de gratitud frente a 

quien nos muestra la suya, y por fuerza ha de ser correspondido... Sentir la 
preferencia no sería, por lo mismo, nada extraño ni alarmante. 

 
No podemos amar a todos por igual, repartiendo nuestro afecto en dosis 

iguales y prefabricadas y hacerlo así, además sería injusto, pues es obvio que 

cada uno tiene su propia necesidad. Y lo que para uno resulta sobrado, acaso 
para otro le parece suficiente. 

 

El particularismo, en cambio, supone centrar nuestro corazón en alguien, y de 
tal forma emplear en él nuestra atención y nuestro afecto que perdemos de vista 

a los demás, dando, en buena medida, a ese “privilegiado” lo que restamos y 
quitamos a los demás. 

 

Y de esa posibilidad —que también tiene mucho de instintiva— es de lo que 
previene la Santa, advirtiendo sagaz que “en mujeres creo debe darse esto aún 
más que en hombres” (C.4,5), acaso sencillamente, pues ella no da la razón, 

porque su sicología tiende a ser más afectiva y efusiva, más propicia al amor en 
singular, que es el que lleva al enamoramiento. 

 



 7 

Conviene advertir que, de suyo, el particularismo no impide el amar a todas, y 

ahí es donde está lo equívoco. Solo que ese amor particular tiende a ser más 
absorbente y puede llevar a un reparto indebido de nuestro amor, dando 

injustamente más a quien capitaliza nuestro favoritismo y restándoselo a los 
demás con lo que —según advierte la Santa— se “hace daños para la comunidad 
muy notorios” (C 4, 6). 

 
Y los hace, sencillamente, porque contrapone una a Todas. De modo que, al fin 

no ve y siente a todas como amigas, sino a aquella que es objeto de su 
particularismo, su amiga… 

 

En su afán de prevenir contra este particularismo, la Santa señala algunos de 
esos daños para mejor saber evitarlos. Dice en un texto un tanto mordaz: “De 
aquí viene el no se amar tanto todas, el sentir el agravio que se hace a la amiga, 

el desear tener para regalarla, el buscar tiempo para hablarla, y muchas veces 
más para decirle lo que la quiere, y otras cosas impertinentes, que lo que ama a 

Dios” (C 4,6), “las niñerías que vienen de aquí, no tienen cuento” (C 4,8), dirá 
luego, aludiendo, más adelante, a la posibilidad de que esas particularidades 
puedan incluso parecer “santas”. Se presume —pues no lo dice— que por buscar 

con ellas la finalidad de una ayuda espiritual. 
 

Los detalles pueden ser irónicos, pero ponen el dedo en la llaga, pues aluden a 
una actitud profundamente humana por la que clama el natural. 

 

El cariño, de suyo, tiende a individualizarse, y más aún si descubre un reclamo 
o una afinidad o gracias de naturaleza, que hacen más amable a quien las tiene... 
Y la Santa misma reconoce que es así, “que no podrá ser menos, que es natural y 

muchas veces nos lleva a amar lo más ruin si tiene más gracias de naturaleza”, 
pero advirtiendo, a la vez, de cómo es preciso irse “mucho a la mano” y no dejarse 

“enseñorear” de aquella afición (C 4,7). 
 
En todo caso la Santa advierte seriamente del riesgo que hay de dividir la 

comunidad, creando bandos según la propia predilección y favoritismo, al no 
englobar a todas en el mismo amor de amigas y preferir tener alguna amiga más 

particular... Y su aviso se convierte en ruego a quienes presuman de querer ser 
sus seguidores: “Y guárdense de estas particularidades por amor del Señor, por 
santas que sean” (C 4,7). Añadiendo una coletilla singular que lleva la reflexión y 

el riesgo fuera de la comunidad, a la propia familia natural: “que aun entre 
hermanos suele ser ponzoña”, dice. Es decir, una especie de veneno sutil que 
puede resentir la propia hermandad, sintiéndose naturalmente resentido, 

envenenado, quien no es favorecido con un amor de más amistad… Que eso son 
los celos. 

 
Quizá sea lección aprendida en su propia experiencia, donde —por más que 

ella se sintió “muy querida de todos” y a todos quiso— no dejó de querer a alguno 

más en particular. Y a ello apuntaban los celos de D. Pedro por el cariño de D. 
Lorenzo. 

 

Tomando pie de esto mismo, tan natural, la Santa vuelve a avisar que, si este 
particularismo se originara también entre los miembros de la comunidad por 



 8 

algún vínculo de parentesco, sería todavía peor, calificando el mal con esa 

expresión tan suya de “pestilencia”. 
 

 Y lo mismo cabe decir si, de alguna manera, ese particularismo es ejercido por 
la priora… Por razones obvias, ya que, si está llamada a centrar el amor de todas, 
es la primera obligada a amar a todas, de modo que, como la Santa añade: “en 

cualquiera será malo, y en la prelada, pestilencia” (C 4,8). 
 

El consejo de la Santa es claro y está lleno de sagacidad. “En atajar estas 
parcialidades es menester gran cuidado desde el principio que se comienza la 
amistad; esto más con industria y amor que con rigor” (C 4,9). 

 
Ofreciendo, de paso, como remedio, la conveniencia de buscar cada una la 

soledad y el silencio, consciente de que en el encuentro y la comunicación se 

aviva la amistad. Y, por lo mismo, a falta de las ocasiones de hacerlo, no crecerá 
la misma y acabará por mermar, aunque estuviera incipiente, si no la cultivamos. 

 
Un corazón libre 
 

Pero el riesgo mayor del particularismo no se resume en el daño que pueda 
hacer a la comunidad. O, mejor dicho, va más allá de lo que parece. 

 
Porque el mal no está en que uno capitalice más interés y afecto que los demás, 

ni incluso en que puedan crearse esos bandos dentro de la fraternidad... 

 
El gran peligro es que uno mismo, si se consiente y cultiva ese particularismo 

acabe atado a ese afecto particular y con ello socave la raíz misma de su corazón, 

de su consagración afectiva a Dios y, por consiguiente, de su razón de ser y de 
estar en la comunidad, en el Colegio de Cristo. 

 
Dice la Santa, incluyéndose a sí misma, como quien sabe que el riesgo le 

alcanza: “No consintamos, oh hermanas, que sea esclava de nadie vuestra 

voluntad, sino del que la compró con su sangre; miren que, sin entender cómo, se 
hallarán asidas que no se puedan valer”. (C. 4,8). 

 
Ya dijimos —haciéndonos eco a la doctrina de la Santa— que la sustancia del 

estilo de vida ideado por ella, del estilo de ermitañas, no estaba en crear un 

espacio solitario en el desierto, sino en vivir a solas con Dios solo, en darse todas 
al Todo sin hacerse partes (C.8,1). Vemos, entonces, que un corazón no liberado, 
un corazón atado a una criatura se sale del estilo ermitaño. Y su presencia 

misma en el colegio de Cristo se desnaturaliza, ya que no vive en el ejercicio de 
ese amor para el que le “juntó” a los demás. 

 
Consciente la Santa de la facilidad con que, a pesar de todos los avisos, se 

puede, en ocasiones, enredar el corazón con ataduras afectivas, y así perder su 

libertad, previene de un riesgo singular y no menos peligroso, para la vida 
personal y comunitaria: el de poner el afecto y el particularismo en alguien fuera 
de la comunidad, como podría ser nada menos que en el confesor, o aquella 

persona con la que más en particular se contrasta el camino espiritual. Algo 
siempre posible, por más que, en principio, hecho con templanza y discreción 



 9 

como Teresa reconoce no solo es oportuno, sino que tratar con personas 

virtuosas, especialmente confesores, “es provechoso” (C 4,13). 
 

Y bueno será convenir que no porque la motivación del encuentro y la amistad 
sea espiritual, deja de entrañar su riesgo de particularismo y de atadura. Y 
reconocer, a la vez, que el hecho de que sea alguien que vive fuera de la 

“hermandad”, puede facilitar también mi desplazamiento afectivo fuera de ella. 
 

Naturalmente, una vez alertado el peligro, la Santa apunta también el remedio, 
“porque dejar de dar algún medio no se sufre” (C 4,14) que por fuerza ha de estar 
en reconocer la situación, en apartarse de la ocasión, y buscar con libertad de 

espíritu y de corazón la ayuda necesaria en otra persona. 
 
Un amor espiritual-espiritual 

 
Pero volvamos los ojos de nuevo a esa especie de amor que reclama la Santa 

como vínculo para sentirse todas amigas, para seguir ahondando en sus 
exigencias y lograr ese estilo específico de la hermandad teresiana. Tratar de él, 
puede ser un modo de “aficionarse” (C 6,1) a tenerlo, como señala ella. 

 
 Ya hemos apuntado que, en definitiva, se trata del amor de caridad con el que 

hemos sido amados por el Señor, que nos juntó. Pero debíamos aún anotar que la 
Santa le ha dado, como sabemos, un nombre propio con el que queda bautizado y 
caracterizado para quienes aspiren a vivirlo a su estilo. Ella lo ha definido como el 

amor espiritual-espiritual, “porque ninguna cosa parece toca a la sensualidad ni 
la ternura de nuestra naturaleza” (C 4,12), en clara diferencia y contrapartida de 
un amor espiritual-sensual, en el que ya se mezcla “nuestra sensualidad y 

flaqueza o buen amor” (Ib.). 
 

Ese amor espiritual-espiritual puro sería, por tanto, el ideal que alcanzar y 
practicar. Pero la Santa, con ese sano realismo con que ve las cosas, lo primero 
que nos dice es, para curarnos en salud y evitar la presunción que “por ser de 

grandísima perfección” (C 6,1) lo tienen pocos. 
 

Con lo cual, lejos de desalentarnos, quiere, más bien, prevenirnos frente al 
desaliento, avisando que nos encontramos ante un reto difícil, pero no imposible, 
pues algunos lo tienen, de hecho, y que habrá que luchar más, por tanto, para 

acercarnos a él. 
 
Ahora bien, porque se trata de un amor espiritual-espiritual, la Santa nos 

advierte que hay un momento privilegiado para hacer que nazca y se avive ese 
amor: el de la oración. Y su argumento es certero. Porque es en la oración donde 

Dios nos manifiesta su amor por nosotros, y con ello motiva el nuestro. Es allí 
donde nos enseña cómo es ese amor y, por tanto, donde aprendemos cómo 
tenemos que amar. 

 
Lo dice con frase precisa: “El Señor enseña a quien se quiere dar a ser enseñado 

de él en la oración, o a quien Su Majestad quiere”, con este añadido alentador: 

“que aman muy diferentemente de los que no hemos llegado aquí” (C 6,3). 
 



 10 

Quizá no sea ocioso, dado que, al fin, la oración es en sí la misión de la 

hermandad teresiana, ahondar un poco en esa relación mutua. 
 

Amor y oración: vasos comunicantes 
 
Nos cuesta entender, en fin, que la oración y el amor de caridad, por tener una 

misma fuente y origen, son dos vasos comunicantes en los que el nivel del uno 
nos cerciora del nivel del otro. Pues, al fin, se trata de un mismo ejercicio 

amoroso. Algo que cobra mayor relieve y evidencia en la perspectiva de la oración 
teresiana, que al fin es “trato de amistad”. 
 

De modo que ahondar en la experiencia de la oración, en la comunicación y el 
encuentro con Dios, lleva indefectiblemente a crecer en la estima, la comprensión 
y el amor del hermano. 

 
Y, a la inversa, cada vez que nos ejercitamos en ese amor fraterno, estamos 

acercándonos un poco más al amor de Dios, pues tocamos y regamos las raíces 
de ese amor, que están en Dios. 
 

Pero no cabe llamarnos a engaño: la autenticidad de este amor solo se verifica 
de verdad en el amor real al hermano con el que convivimos, y es ahí donde 

debemos tomar el pulso a nuestra vida y a nuestra misma entrega a Dios. 
 
Solo si acertamos a perseverar en este amor nuevo al hermano, que nos nace en 

la vivencia de la oración, con todos los matices de entrega y generosidad que 
luego veremos, podemos tener una garantía de que nuestra oración es verdadera 
y nuestra fraternidad tiene consistencia, porque se apoya en Dios. 

 
Pero lograrlo no es empeño fácil y la Santa nos ha advertido que hace falta ser 

“almas generosas”, de ahí que quienes logran alcanzar una dosis ejemplar bien 
pueden ser calificadas de “almas reales” (C 6,4). 
 

Pues también existe, nos guste o no, una aristocracia del espíritu que no se 
aviene con las aspiraciones de una persona de aspiraciones e ideales mediocres. 

 
Puesta a señalar esos matices aludidos que ha de tener este amor espiritual-

espiritual el primero que ella resalta es que se trata de… 

 
Un amor profundo y no superficial 
 

Esto que quiere decir que no se basa en lo que la criatura tiene de aparente o 
pasajero. El incentivo y el reclamo de ese amor no está en la hermosura o en las 

cualidades o dones de naturaleza que la persona tenga. Por más que, como 
cualquier otro ser humano normal, aprecie y reconozca la belleza o los dones de 
la naturaleza de cada persona. Y así ha de ser, pues de lo contrario sería 

menospreciar también a Dios, de cuya hermosura es reflejo la de las criaturas. 
Pero nunca ese aprecio será la razón fundamental del amor. Y si así lo hicieran 
alguna vez, mientras purifican, caminando, sus propias actitudes, luego se 

“avergonzarían” (6,4) ante el Señor, por haber amado una realidad tan pasajera y 
poco consistente, como una sombra huidiza. 

 



 11 

Nosotros medimos, de ordinario, la profundidad de un afecto, según que nos 

nazca más o menos de dentro. Pero esta profundidad del amor, en este caso, se 
mide más bien por la hondura del motivo que provoca y sostiene el amor. Y la 

razón íntima de este amor al hermano está en que este es amado por Dios y 
honrado por El con su gracia, en que es llamado a una vida sobrenatural. Y en 
que, en sí, él mismo ama a Dios. 

 
Y ayudarle a cultivar esa gracia y relación con Dios, a que crezca en ella, se 

convierte en el primer afán que llevará a quien quiere conseguir este amor a 
procurar el bien espiritual del otro por todos los medios a su alcance: con su 
estímulo, con su oración, con su corrección fraterna. 

 
Saliendo al paso de una previsible objeción que podría hacerse a este tipo de 

amor que, a simple vista, parece descarnado, ya que, para sentirlo y sostenerlo, 

hay que bucear en las razones íntimas, en lugar de dejarse llevar por los sentidos, 
como es humano, la Santa argumenta resolviendo la duda, que también quien 

tiene esta especie de amor se guía por lo que ve. Solo que, por no dejarse llevar 
simplemente de la apariencia, logra ver lo íntimo. Y, así, dice con precisión la 
Santa que estas almas pasan por los cuerpos y ponen los ojos en las almas (6,8), 

de modo que su intento es, precisamente, el ayudarles a conseguir todo lo que 
pueda ser un provecho para las mismas. De ahí que este amor tiene unas 

características muy singulares. 
 
Un amor generoso y desprendido 

 
Porque, frente a ese instinto tan humano de “querer que nos quieran” (6,6), de 

buscar la correspondencia con nuestro amor tan a menudo interesado, quien 

aspira o posee ya este amor espiritual-espiritual, busca por encima de todo el 
bien del otro. Son almas “aficionadas a dar, mucho más que no a recibir” (6,7). Y 

esta actitud de generosidad y desprendimiento ha de ponerse en evidencia tanto 
con Dios como con los semejantes. Esa sería, por tanto y, en definitiva, la clave 
auténtica para definir el amor verdadero al hermano con el que convivimos: el 

olvido de uno mismo, el desprendimiento, la solicitud y la entrega generosa. 
 

De modo que, según la Santa, solo estas actitudes merecen el nombre de amor. 
Cualquier otra actitud fuera de ellas, por mucho que nosotros la denominemos 
amor, es una usurpación de su nombre y de su ser. 

 
Y, como lo importante, según ya se ha apuntado, es buscar y contribuir al 

provecho de aquella alma, pues no les importa el imponerse cualquier trabajo a sí 

mismas a fin de que la otra lo consiga, ya que es la única manera de sentirse 
segura en su amor, pues lo es de que ambos caminan hacia Dios y en Él tendrá 

para siempre consistencia y duración el encuentro.  
 
Un amor duradero 

 
 Esto de que sea un amor duradero lo recalca Teresa como señal de 

autenticidad, en manifiesta diferencia de lo que suelen ser los amores humanos, 

como sabemos por experiencia. Todo amor humano, efectivamente, es temporal 
porque nace vinculado a la propia limitación temporal de la persona que lo 

engendra. De ahí que, si queremos dar una dimensión trascendente a nuestro 



 12 

amor y que vaya más allá de lo que va la propia vida temporal, lo sensato sería 

siempre solo iniciar nuestra relación amorosa con quien vayamos a encontrarnos 
de nuevo, más allá de la frontera de la muerte en el mismo camino que se adentra 

en la eternidad: “Amor que solo acá dura” no merece la estima. 
 
Sagazmente, la Santa advierte también que, cuando el amor nace y se ceba en la 

superficialidad de lo que se ve y no tiene consistencia, pero no hay encuentro en 
el ideal y en Dios, por más que abunden las cualidades y reclamen su amor, un 

alma ya avezada al amor de Dios, no se siente obligada a corresponder ni puede 
siquiera sostener ese amor que se le ofrece de una criatura, porque la propia 
voluntad se resiste a hacerlo, pues intuye que no caminan hacia la misma meta, 

y que es amor perdido. 
 
Y no solo es un amor generoso y desprendido, sino que es también. 

 
Un amor provechoso y sacrificado 

 
De lo dicho, se deduce que nunca un amor así es sencillo y cómodo, porque no 

se trata de un simple ver extático, de quien ve en la distancia lo que el otro hace y 

en ello se recrea. Amar con este amor espiritual-espiritual es sentir la “pasión” 
(6,9) —como dice la Santa— porque el otro se beneficie y crezca en el amor de 

Dios, aportando para ello todo cuanto uno es y tiene, en ese afán de que el amor 
de Dios llene la vida del hermano a quien amamos. Teresa nos lo advierte sin 
rodeos para que no nos llamemos a engaño. Esta especie de amor es siempre 

muy a “costa” de quien lo cultiva para que otro se beneficie. De modo que, como 
ella recalca con precisión, uno está obligado a “poner todo lo que puede” para que 
el otro se aproveche. Y ese poner todo significa, por tanto, que no basta con 

ofrecer cualquier sacrificio más o menos costoso o llevadero en beneficio del ser 
amado. La Santa afirma con claridad rotunda que, cuando se ama de verdad y 

con este amor, hay que estar dispuesto a perder “mil vidas por un pequeño bien 
suyo”. (6,9), frase muy teresiana que reserva siempre para ponderar aquello que 
se estima como bien sumo, por el que bien merece pagarse también un precio 

sumo y aun al parecer, desproporcionado. De donde se deduce que, mil vidas que 
se tuvieran serían todavía precio oportuno y barato para lograr el crecimiento 

espiritual y en el amor del alma de un hermano con el que se convive y camina 
hacia la misma meta. Por ello, lo menos que cabe hacer es gastar generoso la 
única vida que se tiene en su ayuda y beneficio. 

 
Si, ante el reclamo de estas exigencias, nosotros medimos el amor real que 

tenemos a nuestros hermanos y el sacrificio de que seríamos capaces por ellos, 

seguramente tendremos que reconocer que andamos lejos de tenerlo en la obra, 
por mucho que lo sueñen nuestros deseos, y daremos la razón a la Santa que 

decía, de entrada, que este amor lo tienen pocos. 
 
Ahora bien, la certeza de que son pocos los que lo alcanzan no nos exime del 

deber de intentar tenerlo. Y es acaso en la verificación del sacrificio que puede 
costarnos la entrega a este amor fraterno sin reservas, donde está la garantía 
mejor de que se trata de un amor espiritual-espiritual, y no un simple amor 

humano superficial y pasajero el que nos nace frente a alguien. 
 

 



 13 

 

Para recordarnos que no es, con todo, un amor imposible, y aún que todos 
hemos podido experimentar y beneficiarnos de un amor así de generoso y 

sacrificado, la Santa termina el capítulo con una evocación admirativa que, al 
avivar la memoria de lo que cada uno hemos recibido, debiera despertar en 
nosotros el deseo de recrear ese amor para darlo a los demás. “¡Oh precioso amor 

que va imitando al capitán del amor, Jesús, nuestro bien!” (6,9). 
 

He aquí el argumento decisivo y la base sobre la que se asienta este amor 
sacrificado. Así nos ha amado Jesús, que ha entregado su vida por nosotros, y 
gastar la nuestra a su imitación, como pide la vocación con la que nos hemos 

comprometido, supone ir entregando también la nuestra, la única que tenemos, 
la vida real y concreta, la que vivimos día a día y hora a hora, en beneficio del 
hermano con quien convivimos. 

 
Para que no nos quepa duda, y por si el ejemplo de su entrega no hubiera sido 

lección bastante, Jesús nos lo dijo de palabra también, para que nos sirva de 
reclamo y apremio: “no hay mayor amor que dar la vida por los amigos”. 
 

Por si todas estas cualidades del amor espiritual no fueran ya bastantes para 
enaltecerlo, la Santa ha señalado también otra que es más obligación de quien lo 

recibe que propósito de quien lo da. Pero lo cierto es que este amor espiritual-
espiritual ha de ser… 
 

Un amor agradecido y humilde 
 
Naturalmente, quien se beneficia de un amor, y mal podría disfrutarse un amor 

tan exquisito —sin ser consciente de cuánto supone de entrega y altruismo de 
quien lo da— por fuerza tiene que sentirse agradecido. Y aquí es donde entra, 

curiosamente, en juego la humildad, que una vez más corresponde a la verdad, 
según la clásica definición teresiana, en su sentido más estricto. Y es que quien 
percibe este amor que recibe tiene muy clara la conciencia de que es un amor 

regalado, algo que no se ha ganado con sus dones, por deslumbrantes que 
fueran. Sino algo que le viene dado como arreos del propio amor de Dios en su 

vida. Que si alguien les quiere, es por redundancia del amor de Dios, “porque les 
quiere Dios”. Y conscientes de esta realidad, y porque la valoran, su 
correspondencia no es agradecer el amor a quien se lo da, que sería paga corta 

por humana, sino encomendar a Dios que lo pague, y se lo suplican, puesto que 
por él lo dan, con lo que se fían en la certeza de que será paga con creces, y “con 
esto quedan libres que les parece no les toca”, concluye la Santa. 

 
Amor ardiente tenaz y desinteresado 

 
Lo primero que recalca, precisamente, es que se trata de un amor apasionado. 

No es, pues, el deseo —más o menos vivo o tibio— de un momento de fervor, sino 

de un deseo tan vivo y fuerte de querer ayudar al hermano a que avance en su 
camino hacia Dios que se convierte en el impulso instintivo que le lleva a 
desvivirse en su favor, con la fuerza y la viveza ardiente con que otros se dejan 

arrastrar de sus pasiones, que por eso es apasionado. Y como expresión de esta 
pasión amorosa del beneficio ajeno, la Santa señala: “qué de lágrimas cuesta, qué 

de penitencias y oración” (7,1). Más aún, tan deseosa está de este bien para el 



 14 

hermano, que no se satisface con ofrecerle lo propio, sino que quiere también que 

otros se sumen al empeño. Y así se piden oraciones a otros, a “todos los que 
piensa” le pueden hacer caso. 

 
Dicho lo cual, ya se entiende que no es la solicitud de un día de entusiasmo y 

altruismo en el que se olvida lo propio para regalar la solicitud al hermano, sino 

la actitud tenaz con la que se persigue “de ordinario”, día a día, su bien, desde el 
olvido constante de uno mismo. Extremando este apasionamiento, la Santa llega 

a decir de quien se siente movido por este afán que “ni come ni duerme” en el 
temor sobresaltado de que pueda el otro perder lo conseguido y dar un paso atrás 
en su seguimiento y entrega al Señor, lo que pudiera poner en riesgo el 

encontrarse al fin, juntos y para siempre en Él, que es lo que, como señal de 
verdadero amor, le mueve. 
 

Con razón dice Teresa que se trata de un amor sin poco ni mucho de interés 
personal, que no hay en él ese afán mercantil —que tantas veces se agazapa en el 

amor humano— de “do ut des”, te doy para que me des, te amo para que me 
ames, y así yo coseche multiplicado lo que sembré. Aquí, no, “todo lo que se 
desea y quiere es ver rica aquella alma de bienes del cielo”. Tanto es así, que ni 

siquiera sueña con vivir juntos mientras dura el camino, que es querencia 
natural en el amor humano, y aceptaría verse privado de su compañía por la 

muerte misma, si con ello se asegura el bien del otro. 
 
Antes de resaltar otras cualidades de este amor espiritual-espiritual, la Santa 

hace un inciso para prevenir a sus hermanas, que aun viviendo todas en esa 
tensión hacia el amor mejor, bien puede surgir no ya el deseo, sino la simple 
referencia en la conversación a otras supuestas especies de amor humano, pues 

al fin viven en el mundo, y que tan lejos quedan de este ideal noble... Y distingue 
entre los quereres de por “acá”, “desastrados”, como sinónimo quizá de 

desgraciados, de rotos o no correspondidos. Los amores decididamente malos, 
ilícitos, y de estos no hay que hacer mención ni quisiera consentir que otros la 
hagan, pues podría “dañar oírlo”, y esos otros amores lícitos, de los que tan 

difícilmente se despega el natural, cuando siento o deseo la cercanía de los 
amigos, la familia o, simplemente, del hermano más afín de la comunidad. Y para 

los que, como dice con fina ironía la Santa, “toda la voluntad es que no se nos 
muera”, todos sus trabajos los vivimos como propios o que “si les duele la cabeza, 
parece nos duele el alma.” (7,2). 

 
Volviendo de nuevo al amor puro espiritual, que no deja de ser también sentido y 
acompañado en lo que la sensibilidad humana tiene de natural, ella lo ve como 

un amor acrisolado en el sufrimiento. 
 

 
Amor acrisolado en el sufrimiento 
 

Algo que pertenece, quizá, a la entraña misma del amor, pues difícilmente se 
madura en un amor, aunque sea humano a secas, sin pasar por la fragua del 

sufrir. Y, a tenor de lo que sabemos y hemos visto en la vida de los santos, pensar 
que pueda darse un amor grande a Dios sin una gran purificación, es pensar en 
lo excusado. Solo que aquí entra en juego un doble sufrimiento, el del amante y el 

del amado. Es decir, el sufrimiento que causa ver sufrir a quien amamos. Algo 



 15 

también muy natural, pero que aquí se trasciende de una forma extraña, según lo 

explica la Santa. Pues cuando el que ama con amor puro espiritual ve sufrir, en 
medio de la prueba, al hermano que está a su lado, sobreponiéndose al dolor 

instintivo o de “presto”, amén de encomendarle al Señor para que le dé paciencia 
y fortaleza, se fija más bien en si es bien para su alma y ayuda para crecer en la 
virtud y, sobre todo, en cómo lo lleva. Y mientras lo haga con esa dignidad y 

elegancia que es propia de quienes asumen la contrariedad como camino de 
purificación hacia Dios, lejos de sentirlo, se alegra. Si bien, en un rasgo insólito 

de generosidad, que solo quien ya se ejercita en el amor puro puede tener, 
quisiera asumir el sufrimiento del hermano y regalarle el mérito que en ese sufrir 
pudiera haber. Y ahí está, según la Santa el motivo por el que aprovechan tanto, 

porque al fin acumulan el beneficio del sufrimiento propio y del ajeno regalado a 
su provecho por quien les ama. Y hablando de este matiz y de lo que se acrisola el 
amor en el sufrimiento, Teresa no puede por menos de volver a decir, como ya 

dijo en el capítulo pasado, que esta especie de amor es la que más se parece “al 
que nos tuvo el buen amador Jesús” (7,4). 

 
Otra cualidad que adorna este amor espiritual puro, según la Santa es que se 

trata de … 

 
Un amor sincero y sin doblez 

 
 Algo con lo que sueña siempre el amor humano, y que raramente consigue: 

llegar a una transparencia donde el uno no oculte lo que es y acepte verse sin 

miedo ni rubor en el espejo de lo que el otro piensa. Algo que no resulta fácil, 
porque todos tendemos a poner en evidencia lo que nos exalta y ocultar lo que 
pudiera hacernos perder prestigio. En un alarde frecuente de pretendida 

humildad, somos capaces también de reconocer nuestros defectos, a condición de 
ser nosotros mismos quienes nos adelantamos a publicarlos, pero nos cuesta 

encajar que sean los demás quienes los descubran o aireen. En cualquier caso, 
nos gusta más el halago que la corrección, por muy llena que venga de cariño y 
buenas formas. 

 
Pues bien, quien se mueve a impulsos de este amor puro hacia su hermano, nos 

asegura la Santa que —lejos de todas esas precauciones y buscando de nuevo el 
beneficio y el bien del otro—, en lugar de halagarle magnificando el bien que 
realiza, se fija en sus faltas y, aunque no se sorprende de sus debilidades, que al 

fin son humanas, trata de advertirle cuando ve en él algo de negativo para que 
pueda enmendarse. Lejos, pues, de toda lisonja o doblez, como dice ella, en 
cuanto les parece que se apartan del camino, se lo advierten sin disimulo. Hasta 

las motitas ven, advierte ya Teresa, como avisando de que no se extrañen. Y en 
pocos momentos se hace tan evidente el amor mutuo como en esta corrección 

fraterna, tan costosa de asumir por el que la recibe, como de hacer por el que la 
ofrece. Y bien cabe pensar que, si nos falta quien —amorosamente— nos la haga, 
es que aun el amor de nuestros hermanos no es suficientemente generoso, 

aunque nunca sobra el preguntarse si estamos dispuestos a recibirla o es nuestro 
rechazo de otras ocasiones lo que motiva y obliga al silencio a nuestros 
hermanos. Por más que asegura la Santa que quien tiene este amor puro no se 

arredra y seguirá en su empeño hasta que el otro se enmiende o aparte de la 
amistad. Con razón dice ella que esto se puede convertir en una cruz. 

 



 16 

Una vez manifestado el ideal del amor perfecto, que es el que la Santa desea 

para todas sus hijas —como dice sin rodeos “esta manera de amar es la que yo 
querría tuviésemos” (7,5) y porque sabe que no se llega a conseguirlo de repente 

ni se alcanza solo por desearlo—, invita a echar mano para conseguirlo de lo que 
simplemente tenemos todos más a nuestro alcance: el amor sensual, que nace 
más a ras del natural y a impulso de la ternura que el otro nos provoca. Si nos 

ejercitamos limpiamente en él, el Señor lo irá perfeccionando y —purificado de 
escoria— podrá, al fin, convertirse en amor puro, nos asegura ella. Solo una 

condición pone la Santa para que esa sensualidad no dañe: que nuestro amor no 
se ate a una sola criatura, sino que alcance a todos los que nos rodean, por más 
que sea natural el sentir predilecciones. 

 
También este amor menos perfecto y más sensual, tiene sus cualidades, con las 

que se adorna, según describe la Santa y, al hacerlo, apunta a una serie de 

ocasiones que depara la vida comunitaria para poder, ejercitándose en ellas, 
conseguirlo, y así lo define como… 

 
Un amor compasivo y atento 
 

Este amor, lo primero que ha de tener en cuenta es la sensibilidad del hermano, 
siempre tan diferente de la mía, para saber valorar en qué medida le afectan las 

cosas, especialmente las enfermedades o los contratiempos, los “trabajos” que 
diría Teresa. 
 

Nunca debiéramos juzgar desde nuestra sensibilidad, sino desde la propia de 
nuestro hermano, poniéndonos en su “pellejo”, para evitar la equivocación 
segura. Porque las mismas cosas, la mala noticia de un fallecimiento familiar, un 

dolor de muelas, la misma temperatura de fiebre es vivida de muy diferente 
manera según la sensibilidad propia. Y siempre, además, suele parecernos que lo 

de los demás no tiene importancia y que se inquietan sin motivo y por pequeñas 
cosas, que nos parecen así porque las vemos desde lejos, mientras las nuestras sí 
nos parecen grandes, solo porque las vemos más de cerca. Pero, aunque fuera así 

objetivamente y, en verdad, el prójimo fuera más débil que nosotros, tampoco hay 
razón para la presunción si —como dice sagazmente la Santa— recordamos el 

tiempo en que fuimos más débiles, y lo que el Señor nos ha ayudado para llegar a 
ser más fuertes. 
 

Y este aviso singular se lo advierte, de manera especial, Teresa a quienes, de 
hecho, tienen ya un amor más puro y acrisolado y que, por lo tanto, se 
encuentran como más serenos dentro del sufrimiento, porque han acallado más 

su sensibilidad y han descubierto también más el valor de ese padecer, que 
encajan por lo mismo con naturalidad y sin queja. Pero, como esto es gracia que 

viene del Señor, y no de ella (7,6), no hay razón para la presunción de pensar que 
uno es mejor porque es más sufrido. Lo que, en todo caso, podría llevar a 
“enfriar” la caridad y faltar en la misma. 

 
Prosiguiendo en la enumeración de matices que ha de tener este amor fraterno 

siempre, pues, en definitiva, el amor sensual ha de ser un paso en el que no hay 

que estancarse hacia el amor espiritual, indica que también debiera ser… 
 



 17 

Un amor alegre, contagioso, discreto 

 
Y ninguna ocasión mejor de regalar y compartir esa alegría contagiosa que la 

recreación, que es el gran hallazgo teresiano que sirve de contrapunto al silencio, 
la oración y la soledad, dentro de la vida de comunidad, y que no duda en 
calificar como expresión de “amor perfecto” (7,7). 

Este encuentro informal de la recreación tiene una importancia suma para 
mantener a punto el engranaje de la vida comunitaria y engrasar el acoplamiento 

de las sensibilidades diferentes para que no chirríen. Es la hora de la 
comunicación espontánea, con sencillez, de lo que uno vive y siente, la hora de 
compartir lo que nos alegra y nos preocupa, la hora saberse reír de uno mismo, 

de las propias torpezas o manías. La hora también de minimizar las faltas ajenas. 
Porque las propias, claro está, las tenemos siempre ya minimizadas. 
 

El saber encajar, sin que nos hagan daño, las faltas de los demás, va más allá, 
naturalmente, de la recreación, y abarca toda la jornada, puesto que en cualquier 

momento podemos advertirlas y tropezar en ellas. Y nunca mejor dicho. Porque 
las faltas de los otros, son siempre como tropiezos o piedras sobresalientes del 
camino que obstaculizan nuestro andar. Y todos tendemos a hacer de ellas un 

arma arrojadiza con la que defendernos cuando nos sentimos agredidos por los 
demás que nos echan en cara las nuestras. 

 
Para defendernos de esa tendencia instintiva, la Santa nos ofrece unos consejos 

realmente preciosos y llenos de humanidad y el primero es sentir como si fuera 

propia la falta de nuestro hermano y saberla encajar, por mucho que nos afecte, 
como expresión y ejercicio de amor para con él. Más aún, de esa forma estamos 
trabajando para nuestro beneficio, porque si acertamos a tener esa comprensión 

e indulgencia con las debilidades ajenas, nos estamos asegurando que también 
ellos la tengan con las nuestras, que —como dice con ironía la Santa— son más 

de las que entendemos o sabemos. 
 
Un segundo remedio —apunta ella— será también encomendar al hermano al 

Señor para que, a su luz, sepa reconocer sus fallos y, con su gracia y su fuerza, 
sea capaz de corregirlos. Pero el antídoto más eficaz frente a las debilidades 

ajenas, para que no nos dañen ni corrompan a la comunidad, está en el consejo 
que Teresa nos ofrece y que es procurar hacer uno “la virtud contraria” de la falta 
que vemos en el otro. La propia Santa, admirada del buen consejo, añade ufana: 

“este es buen aviso, no se os olvide”. Y lo es, a condición de que lo hagamos con 
sencillez y no como reproche, enseñando o —mejor aún— reparando de obra lo 
que, quizá, de palabra no tendría efecto... Y siempre será preferible gastar en ello 

nuestras energías que no en el intento vano de querer que el otro cambie a 
nuestro gusto o acomode su sensibilidad a la mía. 

 
Y, en ese buscar el provecho ajeno y de la comunidad, es donde está —como 

vuelve a recalcar la Santa— el “verdadero amor”, pues una vez más conlleva el 

olvido de sí y la entrega al bien de la hermana. Y no en la confesión de palabra 
que podamos hacer, asegurando nuestro cariño a los demás que, al fin, como 
enseña el refrán, obras son amores y no buenas razones. Pero, como esto de las 

palabras es siempre tentador, porque cuesta poco el decirlas y, además, sabemos 
que resulta halagador escucharlas, en medio de estas descripción minuciosa de 

matices del amor fraterno, la Santa hace un inciso inesperado, pues sobraría 



 18 

después de todo lo apuntado, para advertir a sus monjas que eviten en su trato 

los requiebros, las palabras regaladas: como mi vida, mi alma, mi bien. “que a las 
unas llaman uno y a las otras, otro” (8,8) añade, con esa fina ironía tan suya que, 

a la vez que señala el defecto, vierte una gota de bálsamo para que no resulte 
hiriente. Esas palabras, según ella, habrá que reservarlas para quien de verdad lo 

es, pues en Él se cumplen, y ofrecérselas a los humanos sería abaratar su 
sentido y luego sería menosprecio repetírselas al Señor. Más aún, sería como 
cultivar de intento una emotividad femenina, superficial, que andaría lejos de ese 

espíritu de fortaleza con que quiere recorran el camino que hasta espanten a los 
hombres… 
 

Finalmente, la Santa alude a otro matiz que debe tener este amor fraterno, que 
debiera llegar a ser… 

 
 Un amor servicial, incansable y admirativo 
 

 Todo ello, en beneficio de los hermanos y al fin de la comunidad. Y que es en la 
vida de cada día donde ofrece unas ocasiones abundantes de ejercicio y, por lo 
tanto, de crecimiento. Ella se refiere concretamente a la oportunidad de asumir 

uno —quitándoselo a los demás— el trabajo de los oficios de la casa. No se trata 
—es evidente— ni de anular o marginar a los otros, ni de asumir tareas o 

responsabilidades que no corresponden, ni menos de querer protagonismos o 
hacer exhibiciones de virtud y de entrega. Cada uno debe ser responsable de la 
encomienda que la comunidad le hace y aportar con solidaridad su esfuerzo para 

una marcha armónica… Pero no todos tenemos la misma capacidad de trabajo, ni 
todos los trabajos encomendados exigen el mismo esfuerzo. Conformarse con 

cumplir lo encomendado puede ser una postura cómoda, si la tarea es leve o las 
fuerzas largas. Y dejar al otro que cumpla a rastras y con agobio lo suyo mientras 
yo estoy ocioso sería prueba sobrada de egoísmo y comodidad. La muestra de 

amor a que alude la Santa está, por tanto, en esa disponibilidad para ayudar al 
hermano necesitado al que se le acumula la tarea o le escasean las fuerzas. Y 
debe hacerlo con discreción, casi como quien pide un favor para no estar ocioso y 

aburrido, y no como quien reprocha al otro sus agobios o su torpeza. Mientras en 
la comunidad haya algo pendiente de hacerse, cada uno está llamado a acudir 

con generosidad a su servicio sin preguntarse a quién corresponde, ni menos 
echárselo en cara. 
 

Y, si somos conscientes de cuánto los demás también aportan al bien común del 
que yo me beneficio, lo justo es que sienta gratitud y admiración por la entrega de 

mis hermanos. De ahí que nada sería tan natural como practicar con elegancia 
ese detalle a que la Santa alude como complemento: el alabar al Señor por la 
entrega, la virtud de nuestros hermanos, que podría incluir también nuestra 

propia alabanza y reconocimiento que, si es con sencillez, no envanecerá al 
hermano, aunque acaso sea siempre más prudente hacerlo a sus espaldas para 
evitar cualquier apariencia de halago o lo que sería peor aún, de adulación. 

 
La Santa, convencida, advierte que, si todas estas cosas se procuran guardar 

con diligencia, crecerá la armonía, la concordia, el amor fraterno. Y lo dice no 
como quien presagia un bien deseado, pero aún no comprobado, sino como quien 
lo ha visto por experiencia, lo ha vivido en aquella experiencia primigenia de San 

José, que es lo que, al fin, queda plasmada en el Camino, y que ofrece como un 



 19 

espejo en que mirarse a todas las que vendrán; y olvidar estos apremios o no 

cumplirlos sería abocar la propia vida y la de comunidad hacia un purgatorio 
insostenible, porque sería “muy recio de sufrir, pocas y mal avenidas”. 

 
Pero, como el riesgo es posible, por humano, y como la llamada del Señor deja 

intacta esa humanidad del convocado, la Santa, antes de concluir la reflexión 

sobre el amor fraterno, advierte de los riesgos posibles que amenazan a la 
comunidad. 

 
Los riesgos del desamor 
 

 El primero de ellos parece una insignificancia y nos puede parecer 
desproporcionado, pues se refiere a cualquier “palabrilla” que pueda resentir la 
fraternidad. Pero el diminutivo no resta importancia a la realidad. Y es que todos 

sabemos que una palabra puede herir como un cuchillo. Bueno, las palabras no 
hieren, son inocentes en sí mismas, mientras están en el vocabulario. Es el tono, 

la intención que se adivina, el momento inoportuno lo que se clava y distancia, lo 
que sigue recordándose después de años, como una herida abierta y no 
cicatrizada. Triste que así sea, pero es. 

 
Y a partir de la palabra o los hechos desafortunados, puede originarse un mal 

mayor: la división, “los bandillos” que dice ella, motivados quizá por lo que la 
propia Santa apunta: los deseos de ser más, de ocupar oficios que se presume o 
acaso son de mayor prestigio ante los demás. 

 
La sola evocación de estas posibilidades que ella adivina e intuye, enciende el 

ánimo de la Santa, y su palabra y su tono se hacen ardientes como pocas veces, y 

nos transmite un sentimiento que estremece su corazón que “parece se me hiela 
la sangre, cuando esto escribo, de pensar que puede en algún tiempo venir a ser” 

(7, 10). No parece que hable a humo de pajas, pues añade que por lo que ve, “es 
el principal mal de los monasterios”. Por eso, su diagnóstico es sincero y grave: 
Han echado al Señor de casa, ya que, distanciándose de unos hermanos, se han 

distanciado de Él, que convocó y aunó a todos. Y solo cabe el recurso de pedirle 
de nuevo que regrese, de orar y, con la fuerza de la oración, recuperar la 

presencia y la concordia con todos agrupados en su amor. 
 
Y, si bien esta es una recomendación para todos y cada uno de los miembros de 

la comunidad, la Santa hace un llamamiento particular a quien debe ser la 
animadora del amor y la concordia: la priora, en cuya entrega y amor todas han 
de sentirse amadas. Ella es quien primero y más que nadie debe procurar que eso 

no suceda. Para instarle a ello, la Santa ha escrito las palabras más vivas y 
ardientes quizá de todos sus escritos, unas palabras apasionadas, de fuego que 

quema y no puede dejarnos indiferentes: hay que defenderse a toda costa de ese 
peligro, alejando a quien lo provoca, cortando la rama o, si hace falta, el árbol 
desde la raíz, aislando al menos, si lo otro no pudiere, a quien lo causa. En fin, 

cualquier remedio con tal de que no cunda el contagio de lo que ella califica con 
palabra propia, de pestilencia… 
 

La frase final con que la Santa termina su advertencia resume mejor que 
ninguna otra consideración el temor con que ella valora este peligro y su miedo 

estremecido de que un día pueda alcanzar a alguna de sus comunidades, todavía 



 20 

inexistentes cuando escribe, pero con las que ya sueña para un mayor servicio a 

la causa de la Iglesia... Precisamente por eso: porque es un amor aprendido y 
asimilado del amor que Dios mismo nos tiene, copia de alguna manera sus 

características. 


