P. Alfonso Ruiz, ocd

©

Estilo de
Hermandad

Burgos - 2020



Estilo de hermandad

Entre todos los matices que caracterizan el estilo teresiano, quiza ninguno tan
significativo y peculiar como lo que ella misma ha denominado con expresion
afortunada: Estilo de hermandad.

Ademas —por fortuna para nosotros—, para poder lograr y vivir este estilo, nos
ha legado consignas realmente preciosas, como veremos, en el Camino, su ideario
fundacional. Y tan substancial a la vida renovada que ella deseaba lo juzgo que,
cuando va a iniciarse la misma entre los religiosos, sometio al primero de ellos, a
Fr. Juan de la Cruz no solo a su adoctrinamiento, sino a su experiencia viva, en
la fundacion de monjas de Valladolid. Aquello fue el noviciado de Fr Juan (F
12,5).

Las palabras de la Santa no tienen desperdicio: “Yo me fui con Fr. Juan de la
Cruz a la fundacion de Valladolid. Y como estuvimos algunos dias con oficiales
para recoger la casa, sin clausura, habia lugar para informar al P. Fr. Juan de la
Cruz de toda nuestra manera de proceder, para que llevase bien entendidas todas
las cosas, asi de mortificacion como del estilo de hermandad y recreacion que
tenemos todas juntas, que todo es con tanta moderacion que solo sirve de
entender alli las faltas de las hermanas y tomar un poco de alivio para llevar el
rigor de la regla”.

Aprendizaje y contagio

Se trata de todo un programa con lecciones variadas para una convivencia. Y a
todas ellas nos iremos refiriendo. Porque esta, pues, claro, en la mente de la
Santa, que eso es lo substancial. Y por eso, se propone facilitar al Santo un
aprendizaje que, mas que teorico, sea vivencial, que se aprende por contacto, por
contagio, podiamos decir, que entra por los ojos.

A decir verdad, aquellos dias sirvieron también para conocer a fondo a Fr.
Juan, el aspirante a la vida descalza. A lo que sabemos, fueron dias de
conocimiento mutuo, donde cada uno hizo aflorar lo que llevaba dentro, sin que
Fr. Juan se arredrara ante la Santa, a pesar de la diferencia de anos y de
experiencia. Y la Santa no dudara en anadir el juicio que le merece aquella
convivencia y encuentro, anotando: “El era tan bueno que al menos yo podia
mucho mas deprender de €l que el de mi, mas no era esto lo que yo hacia, sino el
estilo del proceder de las hermanas” (F 13, 5).

Y en carta familiar a Salcedo, que lleva el propio Santo, y en prueba fehaciente
de ese “estilo de hermandad” con que ella suena, anadira con encantadora
sencillez: “Aunque ha poco tiempo, mas parece le tiene el Senor de su mano, que
aunque hemos tenido aqui algunas ocasiones en negocios (y yo que soy la mesma
ocasion, que me he enojado con €l a ratos), jamas le hemos visto una
imperfeccion” (Cta 13,2).

El primer dato, por tanto, que se ha de tener en cuenta es que hay en la Santa
una voluntad de estilo de hermandad que han de vivir quienes deseen compartir
sus ideales.



Y que ese estilo se aprende, se comunica, se contagia de unos a otros, cuando
hay deseo y voluntad de caracterizacion propia.

Lo que quiere decir que la hermandad pasa a ser el centro de interés
primordial de esa vida comunitaria en que se agrupan los nuevos carmelitas que
ella suena.

Si, la hermandad debera ser el eje central sobre el que ha de girar la vida del
pequeno colegio de Cristo.

En realidad, la “hermandad” era una aspiracion originaria del viejo Carmelo, en
el que los religiosos se sienten como Hermanos de la Bienaventurada Virgen
Maria.

Hermanos entre siy con ella, la hermana Mayor...

De modo que Teresa, que pretende imitar y renovar la vida de aquellos santos
padres pasados, se propone también revitalizar esa hermandad original para que
no se quede solo en un nombre sin significado, usado simplemente por rutina.

Porque, de cara a una auténtica coherencia, lo importante no es que nos
llamen Hermanos, sino serlo de verdad por mas que —acaso con el paso del
tiempo— cambie esa “denominacion de origen”.

Razon de la hermandad

Ahora bien, la razon de la hermandad no puede estar en cosas exteriores o
superficiales, como pudiera ser el llevar el mismo habito o vivir bajo el mismo
techo.

De ahi que la Santa intuye que lo realmente necesario para no quedarse en el
nominalismo es imprimir un estilo peculiar a esa hermandad.

Y antes todavia, buscarle su raiz mas honda. Que, por tratarse de una
hermandad religiosa solo puede tener su fundamento en la caridad.

Y asi como lo que nos hace hermanos en una familia es compartir la misma
sangre, gracias a la cual nos igualamos y adquirimos los mismos derechos,
Teresa busca el origen de la hermandad también en un mismo amor disfrutado
en comun y por todos a la par, que es el amor de Dios.

El origen, por tanto, de la hermandad, su razon de ser, lo que le da no solo
sentido sino también consistencia es el amor del Seiior que aqui “nos junté” (C
1,2).

Nos conviene, por eso, ahondar nuestra reflexion sobre este punto de partida,
advirtiendo que, si la llamada del Senor para cada uno fue gratuita y anticipada a
nuestro propio amor, todos hemos sido beneficiados por la misma especie de
amor... y nadie tiene derechos previos en la comunidad religiosa. Que si es el
mismo amor el que nos sostiene, ninguna puede reclamar primacias. Que si es el



mismo amor el que nos hermana, nadie puede reclamar privilegios. Que si el
mismo amor nos iguala, ninguno es mas que otro.

De modo que, en su amor y en su eleccion, quedan asumidas todas nuestras
diferencias de origen, de cultura, de fortuna, de talentos ... que podrian justificar
nuestra reclamacion de un trato de favor.

Luego —si hemos sido hermanados por el amor del mismo Senor que nos
llam6— mientras formemos parte del Colegio de Cristo, debemos mirarnos y
sentirnos hermanos.

Y ninguna obligacion tenemos mas primordial, para corresponder al amor de
quien nos ha beneficiado y cumplir con lo que El espera de nosotros cuando nos
trae a su casa que ejercitar ese amor viviendo en hermandad.

Porque asi lo entendia la Santa, apenas definido el ideal en los tres primeros
capitulos de Camino, y como base imprescindible para la vida de oracion y
disponernos para poder ser contemplativos, nos propone la necesidad de cultivar
las tres virtudes basicas.

Y seniala como la primera el “amarse mucho unas a otras” (4,5) apostillando
que en ello, “va muy mucho” como dice con expresion reduplicativa muy propia...

De esta forma el amor mutuo, la caridad queda constituida como el ntcleo de
la vida comun. Y de esa caridad, de su ser mas intimo, nace la fraternidad
religiosa, que en la caracterizacion propia del estilo teresiano pasa a ser y
llamarse: hermandad.

Cuales sean las peculiaridades de esa hermandad nos las ha senalado la
Santa, haciendo especial hincapié en una condicion basica, que es la igualdad.

Desde su experiencia real en la Encarnacion, ella sabe que uno no puede
sentirse hermano si hay de por medio unas diferencias mantenidas que nos
separan, privilegiando a unos sobre todos.

Para llegar a una verdadera hermandad, hay que eliminar las diferencias
sociales y acabar con los privilegios de unos sobre otros. La hermandad pide
igualdad. Igualdad de derechos y deberes a pesar de que no haya igualdad de
condicion.

Ahora bien, como no siempre la hermandad supone igualdad de amor entre los
hermanos de una misma familia, la Santa reclama cultivar una especie de amor

que si que iguala a quienes lo tienen. El1 amor de amistad.

Lo que significa en linea de practica que no solo debo valorar como hermanos
sino también ademas como amigos a todos los que El junté conmigo...

Amor universal

Partiendo de esas dos condiciones, la Santa establece la regla de oro de la
hermandad con estas palabras precisas y sin posibilidad de escapatoria: “Aqui

4



todas han de ser amigas, todas se han de amar, todas se han de querer, todas se
han de ayudar” (C.4, 7).

Y esta es la pincelada maestra con la que debe quedar caracterizada de su
estilo de fraternidad, la comunidad que se precie de ser teresiana.

Todas tienen que amarse. Este es el primer presupuesto de la hermandad... La
universalidad. Abrir el corazon y amar a todas y cada una, sin excepcion,
conscientes, por una parte, de que todas lo merecen porque todas lo han
merecido y recibido antes del Senor que les convoco.

Si el Senor, al llamar a cada uno, le ha otorgado el rango de amigo, cuando yo
empiezo a serlo también porque El me llama, tengo que sentir como amigos en el
Amigo a quienes El ha puesto a mi lado.

Amar y sentirme amigo de todos es demostrar que me siento amigo y amado
del Sefior... “Creyendo que nos ama Dios y ellas a El, pues por su Majestad lo
dejan todo” (C 4,10) es el punto de partida obligada de este amor segun senala la
Santa.

Y por otro parte, solo amando a todos, uno adquiere el derecho a reclamar de
los demas el deber de amarme y asi, en definitiva, de sentirme amado.

De modo que, si en alguin momento me dispensara a mi mismo de amar a
alguien, estaria negandole su condicion de amigo del Senor.

Estaria, a la vez, perdiendo mi derecho a ser considerado como amigo. Y, en
todo caso, renuncio al estilo teresiano de comunidad, que me pide y me invita a
sentirme hermano y amigo de todos los demas.

Claro que, ademas de ese motivo de fe que me induce a sentir al hermano
como amigo convocado por el Senor, la Santa anade otro mas sencillamente
humano que, de suyo, tendria que generar la amistad y aun la hermandad, que
es la propia cercania en que se vive, compartiéndolo todo: ¢Qué gente hay tan
bruta —argumenta ella— que tratandose siempre y estando en compania y no
habiendo de tener... que no cobre amor? (Cf. C 4,10).

A decir verdad, en la Encarnacion habia demasiadas diferencias para sentirse
hermanas las monjas, y demasiado numero para poder sentirse amigas.

Por eso, Teresa habia necesitado buscar un grupo de amigas. Pero esa amistad
que solo alcanza a algunos rompe, sin querer, la hermandad y, por eso, en aras
de su sueno de que todas se pudieran sentir hermanas y, a la vez, amigas, busco
la Santa ansiosamente el pequeno colegio de Cristo: “Y de esas amistades
querria yo muchas donde hay gran convento, pero no en esta casa, donde no son
mas de trece, ni lo han de ser, aqui todas han de ser amigas, todas se han

de amar, todas se han de querer, todas se han de ayudar” (C 4, 7).

Si habéis advertido, para dar mayor relieve a su consigna, la Santa ha repetido
cuatro veces consecutivas el pronombre TODAS, en el que quedan englobados



todos los miembros del Colegio, de la hermandad., sin que nadie se pueda
dispensar.

Como si no bastara con lo dicho de invitar a todas a sentirse y ser amigas, la
Santa anade que Todas se han de amar, todas se han de querer.

A simple vista, podria parecer una redundancia innecesaria, pero entiendo que
acaso no lo es y si, en todo caso, una manera de recalcar dos realidades afines —
el amar y el querer a la vez— y complementarias, como lo son el amor y el carino.
Amar es la actitud cordial, la disposicion que nos lleva a valorar y ver con amor y
benevolencia a alguien. Querer es manifestar el amor con el carino, con senales...

Y ninguna manera mas palpable y eficaz de demostrar ese amor y carino que
acudiendo solicitos al encuentro del hermano para prestarle la ayuda que
necesita.

Porque el amor, la amistad, no se demuestra con palabras sino con obras. Y
tanto mas se acredita su existencia cuanto se sabe salir al paso —y aun
adivinar— las necesidades del hermano o del amigo para ofrecerle nuestra ayuda.

Sin particularismos

Pero el estilo de hermandad propuesto por la Santa exige que el amor, ademas
de ser universal, y que alcance a TODOS, tenga necesariamente otra cualidad... Y
es que ha de alcanzar a todos, no digamos sin preferencias, pero si sin
particularismos.

La diferencia entre ambas cosas es neta y, desde luego, importante, segan la
meta de la Santa.

La preferencia, en cierto modo, es inevitable, porque bien nace de la afinidad y
hacia ella nos lleva el instinto. O se siente como un deber de gratitud frente a
quien nos muestra la suya, y por fuerza ha de ser correspondido... Sentir la
preferencia no seria, por lo mismo, nada extrafio ni alarmante.

No podemos amar a todos por igual, repartiendo nuestro afecto en dosis
iguales y prefabricadas y hacerlo asi, ademas seria injusto, pues es obvio que
cada uno tiene su propia necesidad. Y lo que para uno resulta sobrado, acaso
para otro le parece suficiente.

El particularismo, en cambio, supone centrar nuestro corazon en alguien, y de
tal forma emplear en €l nuestra atencion y nuestro afecto que perdemos de vista
a los demas, dando, en buena medida, a ese “privilegiado” lo que restamos y
quitamos a los demas.

Y de esa posibilidad —que también tiene mucho de instintiva— es de lo que
previene la Santa, advirtiendo sagaz que “en mujeres creo debe darse esto aun
mas que en hombres” (C.4,5), acaso sencillamente, pues ella no da la razon,
porque su sicologia tiende a ser mas afectiva y efusiva, mas propicia al amor en
singular, que es el que lleva al enamoramiento.



Conviene advertir que, de suyo, el particularismo no impide el amar a todas, y
ahi es donde esta lo equivoco. Solo que ese amor particular tiende a ser mas
absorbente y puede llevar a un reparto indebido de nuestro amor, dando
injustamente mas a quien capitaliza nuestro favoritismo y restandoselo a los
demas con lo que —segun advierte la Santa— se “hace danos para la comunidad
muy notorios” (C 4, 6).

Y los hace, sencillamente, porque contrapone una a Todas. De modo que, al fin
no ve y siente a todas como amigas, sino a aquella que es objeto de su
particularismo, su amiga...

En su afan de prevenir contra este particularismo, la Santa sefiala algunos de
esos danos para mejor saber evitarlos. Dice en un texto un tanto mordaz: “De
aqui viene el no se amar tanto todas, el sentir el agravio que se hace a la amiga,
el desear tener para regalarla, el buscar tiempo para hablarla, y muchas veces
mas para decirle lo que la quiere, y otras cosas impertinentes, que lo que ama a
Dios” (C 4,6), “las ninerias que vienen de aqui, no tienen cuento” (C 4,8), dira
luego, aludiendo, mas adelante, a la posibilidad de que esas particularidades
puedan incluso parecer “santas”. Se presume —pues no lo dice— que por buscar
con ellas la finalidad de una ayuda espiritual.

Los detalles pueden ser irénicos, pero ponen el dedo en la llaga, pues aluden a
una actitud profundamente humana por la que clama el natural.

El carino, de suyo, tiende a individualizarse, y mas aun si descubre un reclamo
o una afinidad o gracias de naturaleza, que hacen mas amable a quien las tiene...
Y la Santa misma reconoce que es asi, “que no podra ser menos, que es natural y
muchas veces nos lleva a amar lo mas ruin si tiene mas gracias de naturaleza”,
pero advirtiendo, a la vez, de como es preciso irse “mucho a la mano” y no dejarse
“ensenorear” de aquella aficion (C 4,7).

En todo caso la Santa advierte seriamente del riesgo que hay de dividir la
comunidad, creando bandos segun la propia predileccion y favoritismo, al no
englobar a todas en el mismo amor de amigas y preferir tener alguna amiga mas
particular... Y su aviso se convierte en ruego a quienes presuman de querer ser
sus seguidores: “Y guardense de estas particularidades por amor del Senor, por
santas que sean” (C 4,7). Anhadiendo una coletilla singular que lleva la reflexion y
el riesgo fuera de la comunidad, a la propia familia natural: “que aun entre
hermanos suele ser ponzona”, dice. Es decir, una especie de veneno sutil que
puede resentir la propia hermandad, sintiéndose naturalmente resentido,
envenenado, quien no es favorecido con un amor de mas amistad... Que eso son
los celos.

Quiza sea leccion aprendida en su propia experiencia, donde —por mas que
ella se sinti6 “muy querida de todos” y a todos quiso— no dejo de querer a alguno
mas en particular. Y a ello apuntaban los celos de D. Pedro por el carifio de D.
Lorenzo.

Tomando pie de esto mismo, tan natural, la Santa vuelve a avisar que, si este
particularismo se originara también entre los miembros de la comunidad por



algan vinculo de parentesco, seria todavia peor, calificando el mal con esa
expresion tan suya de “pestilencia”.

Y lo mismo cabe decir si, de alguna manera, ese particularismo es ejercido por
la priora... Por razones obvias, ya que, si esta llamada a centrar el amor de todas,
es la primera obligada a amar a todas, de modo que, como la Santa anade: “en
cualquiera sera malo, y en la prelada, pestilencia” (C 4,8).

El consejo de la Santa es claro y esta lleno de sagacidad. “En atajar estas
parcialidades es menester gran cuidado desde el principio que se comienza la
amistad; esto mas con industria y amor que con rigor” (C 4,9).

Ofreciendo, de paso, como remedio, la conveniencia de buscar cada una la
soledad y el silencio, consciente de que en el encuentro y la comunicacion se
aviva la amistad. Y, por lo mismo, a falta de las ocasiones de hacerlo, no crecera
la misma y acabara por mermar, aunque estuviera incipiente, si no la cultivamos.

Un corazon libre

Pero el riesgo mayor del particularismo no se resume en el dano que pueda
hacer a la comunidad. O, mejor dicho, va mas alla de lo que parece.

Porque el mal no esta en que uno capitalice mas interés y afecto que los demas,
ni incluso en que puedan crearse esos bandos dentro de la fraternidad...

El gran peligro es que uno mismo, si se consiente y cultiva ese particularismo
acabe atado a ese afecto particular y con ello socave la raiz misma de su corazon,
de su consagracion afectiva a Dios y, por consiguiente, de su razéon de ser y de
estar en la comunidad, en el Colegio de Cristo.

Dice la Santa, incluyéndose a si misma, como quien sabe que el riesgo le
alcanza: “No consintamos, oh hermanas, que sea esclava de nadie vuestra
voluntad, sino del que la compro6 con su sangre; miren que, sin entender como, se
hallaran asidas que no se puedan valer”. (C. 4,8).

Ya dijimos —haciéndonos eco a la doctrina de la Santa— que la sustancia del
estilo de vida ideado por ella, del estilo de ermitanas, no estaba en crear un
espacio solitario en el desierto, sino en vivir a solas con Dios solo, en darse todas
al Todo sin hacerse partes (C.8,1). Vemos, entonces, que un corazon no liberado,
un corazon atado a una criatura se sale del estilo ermitano. Y su presencia
misma en el colegio de Cristo se desnaturaliza, ya que no vive en el ejercicio de
ese amor para el que le “junté” a los demas.

Consciente la Santa de la facilidad con que, a pesar de todos los avisos, se
puede, en ocasiones, enredar el corazon con ataduras afectivas, y asi perder su
libertad, previene de un riesgo singular y no menos peligroso, para la vida
personal y comunitaria: el de poner el afecto y el particularismo en alguien fuera
de la comunidad, como podria ser nada menos que en el confesor, o aquella
persona con la que mas en particular se contrasta el camino espiritual. Algo
siempre posible, por mas que, en principio, hecho con templanza y discrecion



como Teresa reconoce no solo es oportuno, sino que tratar con personas
virtuosas, especialmente confesores, “es provechoso” (C 4,13).

Y bueno sera convenir que no porque la motivacion del encuentro y la amistad
sea espiritual, deja de entranar su riesgo de particularismo y de atadura. Y
reconocer, a la vez, que el hecho de que sea alguien que vive fuera de la
“hermandad”, puede facilitar también mi desplazamiento afectivo fuera de ella.

Naturalmente, una vez alertado el peligro, la Santa apunta también el remedio,
“porque dejar de dar algiin medio no se sufre” (C 4,14) que por fuerza ha de estar
en reconocer la situacion, en apartarse de la ocasion, y buscar con libertad de
espiritu y de corazon la ayuda necesaria en otra persona.

Un amor espiritual-espiritual

Pero volvamos los ojos de nuevo a esa especie de amor que reclama la Santa
como vinculo para sentirse todas amigas, para seguir ahondando en sus
exigencias y lograr ese estilo especifico de la hermandad teresiana. Tratar de é€l,
puede ser un modo de “aficionarse” (C 6,1) a tenerlo, como senala ella.

Ya hemos apuntado que, en definitiva, se trata del amor de caridad con el que
hemos sido amados por el Senior, que nos junté. Pero debiamos atin anotar que la
Santa le ha dado, como sabemos, un nombre propio con el que queda bautizado y
caracterizado para quienes aspiren a vivirlo a su estilo. Ella lo ha definido como el
amor espiritual-espiritual, “porque ninguna cosa parece toca a la sensualidad ni
la ternura de nuestra naturaleza” (C 4,12), en clara diferencia y contrapartida de
un amor espiritual-sensual, en el que ya se mezcla “nuestra sensualidad y
flaqueza o buen amor” (Ib.).

Ese amor espiritual-espiritual puro seria, por tanto, el ideal que alcanzar y
practicar. Pero la Santa, con ese sano realismo con que ve las cosas, lo primero
que nos dice es, para curarnos en salud y evitar la presuncion que “por ser de
grandisima perfeccion” (C 6,1) lo tienen pocos.

Con lo cual, lejos de desalentarnos, quiere, mas bien, prevenirnos frente al
desaliento, avisando que nos encontramos ante un reto dificil, pero no imposible,
pues algunos lo tienen, de hecho, y que habra que luchar mas, por tanto, para
acercarnos a €l.

Ahora bien, porque se trata de un amor espiritual-espiritual, la Santa nos
advierte que hay un momento privilegiado para hacer que nazca y se avive ese
amor: el de la oracion. Y su argumento es certero. Porque es en la oracion donde
Dios nos manifiesta su amor por nosotros, y con ello motiva el nuestro. Es alli
donde nos ensena como es ese amor y, por tanto, donde aprendemos como
tenemos que amar.

Lo dice con frase precisa: “El Senor ensena a quien se quiere dar a ser ensenado
de €l en la oraciéon, o a quien Su Majestad quiere”, con este anadido alentador:
“que aman muy diferentemente de los que no hemos llegado aqui” (C 6,3).



Quiza no sea ocioso, dado que, al fin, la oraciéon es en si la mision de la
hermandad teresiana, ahondar un poco en esa relacion mutua.

Amor y oracion: vasos comunicantes

Nos cuesta entender, en fin, que la oracion y el amor de caridad, por tener una
misma fuente y origen, son dos vasos comunicantes en los que el nivel del uno
nos cerciora del nivel del otro. Pues, al fin, se trata de un mismo ejercicio
amoroso. Algo que cobra mayor relieve y evidencia en la perspectiva de la oracion
teresiana, que al fin es “trato de amistad”.

De modo que ahondar en la experiencia de la oracion, en la comunicacion y el
encuentro con Dios, lleva indefectiblemente a crecer en la estima, la comprension
y el amor del hermano.

Y, a la inversa, cada vez que nos ejercitamos en ese amor fraterno, estamos
acercandonos un poco mas al amor de Dios, pues tocamos y regamos las raices
de ese amor, que estan en Dios.

Pero no cabe llamarnos a engano: la autenticidad de este amor solo se verifica
de verdad en el amor real al hermano con el que convivimos, y es ahi donde
debemos tomar el pulso a nuestra vida y a nuestra misma entrega a Dios.

Solo si acertamos a perseverar en este amor nuevo al hermano, que nos nace en
la vivencia de la oracion, con todos los matices de entrega y generosidad que
luego veremos, podemos tener una garantia de que nuestra oracion es verdadera
y nuestra fraternidad tiene consistencia, porque se apoya en Dios.

Pero lograrlo no es empeno facil y la Santa nos ha advertido que hace falta ser
“almas generosas”, de ahi que quienes logran alcanzar una dosis ejemplar bien
pueden ser calificadas de “almas reales” (C 6,4).

Pues también existe, nos guste o no, una aristocracia del espiritu que no se
aviene con las aspiraciones de una persona de aspiraciones e ideales mediocres.

Puesta a senalar esos matices aludidos que ha de tener este amor espiritual-
espiritual el primero que ella resalta es que se trata de...

Un amor profundo y no superficial

Esto que quiere decir que no se basa en lo que la criatura tiene de aparente o
pasajero. El incentivo y el reclamo de ese amor no esta en la hermosura o en las
cualidades o dones de naturaleza que la persona tenga. Por mas que, como
cualquier otro ser humano normal, aprecie y reconozca la belleza o los dones de
la naturaleza de cada persona. Y asi ha de ser, pues de lo contrario seria
menospreciar también a Dios, de cuya hermosura es reflejo la de las criaturas.
Pero nunca ese aprecio sera la razon fundamental del amor. Y si asi lo hicieran
alguna vez, mientras purifican, caminando, sus propias actitudes, luego se
“avergonzarian” (6,4) ante el Senor, por haber amado una realidad tan pasajeray
poco consistente, como una sombra huidiza.

10



Nosotros medimos, de ordinario, la profundidad de un afecto, segin que nos
nazca mas o menos de dentro. Pero esta profundidad del amor, en este caso, se
mide mas bien por la hondura del motivo que provoca y sostiene el amor. Y la
razon intima de este amor al hermano esta en que este es amado por Dios y
honrado por El con su gracia, en que es llamado a una vida sobrenatural. Y en
que, en si, €l mismo ama a Dios.

Y ayudarle a cultivar esa gracia y relaciéon con Dios, a que crezca en ella, se
convierte en el primer afan que llevara a quien quiere conseguir este amor a
procurar el bien espiritual del otro por todos los medios a su alcance: con su
estimulo, con su oracién, con su correccion fraterna.

Saliendo al paso de una previsible objecion que podria hacerse a este tipo de
amor que, a simple vista, parece descarnado, ya que, para sentirlo y sostenerlo,
hay que bucear en las razones intimas, en lugar de dejarse llevar por los sentidos,
como es humano, la Santa argumenta resolviendo la duda, que también quien
tiene esta especie de amor se guia por lo que ve. Solo que, por no dejarse llevar
simplemente de la apariencia, logra ver lo intimo. Y, asi, dice con precision la
Santa que estas almas pasan por los cuerpos y ponen los ojos en las almas (6,8),
de modo que su intento es, precisamente, el ayudarles a conseguir todo lo que
pueda ser un provecho para las mismas. De ahi que este amor tiene unas
caracteristicas muy singulares.

Un amor generoso y desprendido

Porque, frente a ese instinto tan humano de “querer que nos quieran” (6,6), de
buscar la correspondencia con nuestro amor tan a menudo interesado, quien
aspira o posee ya este amor espiritual-espiritual, busca por encima de todo el
bien del otro. Son almas “aficionadas a dar, mucho mas que no a recibir” (6,7). Y
esta actitud de generosidad y desprendimiento ha de ponerse en evidencia tanto
con Dios como con los semejantes. Esa seria, por tanto y, en definitiva, la clave
auténtica para definir el amor verdadero al hermano con el que convivimos: el
olvido de uno mismo, el desprendimiento, la solicitud y la entrega generosa.

De modo que, segun la Santa, solo estas actitudes merecen el nombre de amor.
Cualquier otra actitud fuera de ellas, por mucho que nosotros la denominemos
amor, es una usurpacion de su nombre y de su ser.

Y, como lo importante, segin ya se ha apuntado, es buscar y contribuir al
provecho de aquella alma, pues no les importa el imponerse cualquier trabajo a si
mismas a fin de que la otra lo consiga, ya que es la Gnica manera de sentirse
segura en su amor, pues lo es de que ambos caminan hacia Dios y en El tendra
para siempre consistencia y duracion el encuentro.

Un amor duradero

Esto de que sea un amor duradero lo recalca Teresa como senal de
autenticidad, en manifiesta diferencia de lo que suelen ser los amores humanos,
como sabemos por experiencia. Todo amor humano, efectivamente, es temporal
porque nace vinculado a la propia limitacion temporal de la persona que lo
engendra. De ahi que, si queremos dar una dimension trascendente a nuestro

11



amor y que vaya mas alla de lo que va la propia vida temporal, lo sensato seria
siempre solo iniciar nuestra relacion amorosa con quien vayamos a encontrarnos
de nuevo, mas alla de la frontera de la muerte en el mismo camino que se adentra
en la eternidad: “Amor que solo aca dura” no merece la estima.

Sagazmente, la Santa advierte también que, cuando el amor nace y se ceba en la
superficialidad de lo que se ve y no tiene consistencia, pero no hay encuentro en
el ideal y en Dios, por mas que abunden las cualidades y reclamen su amor, un
alma ya avezada al amor de Dios, no se siente obligada a corresponder ni puede
siquiera sostener ese amor que se le ofrece de una criatura, porque la propia
voluntad se resiste a hacerlo, pues intuye que no caminan hacia la misma meta,
y que es amor perdido.

Y no solo es un amor generoso y desprendido, sino que es también.
Un amor provechoso y sacrificado

De lo dicho, se deduce que nunca un amor asi es sencillo y comodo, porque no
se trata de un simple ver extatico, de quien ve en la distancia lo que el otro hace y
en ello se recrea. Amar con este amor espiritual-espiritual es sentir la “pasion”
(6,9) —como dice la Santa— porque el otro se beneficie y crezca en el amor de
Dios, aportando para ello todo cuanto uno es y tiene, en ese afan de que el amor
de Dios llene la vida del hermano a quien amamos. Teresa nos lo advierte sin
rodeos para que no nos llamemos a engano. Esta especie de amor es siempre
muy a “costa” de quien lo cultiva para que otro se beneficie. De modo que, como
ella recalca con precision, uno esta obligado a “poner todo lo que puede” para que
el otro se aproveche. Y ese poner todo significa, por tanto, que no basta con
ofrecer cualquier sacrificio mas o menos costoso o llevadero en beneficio del ser
amado. La Santa afirma con claridad rotunda que, cuando se ama de verdad y
con este amor, hay que estar dispuesto a perder “mil vidas por un pequeno bien
suyo”. (6,9), frase muy teresiana que reserva siempre para ponderar aquello que
se estima como bien sumo, por el que bien merece pagarse también un precio
sumo y aun al parecer, desproporcionado. De donde se deduce que, mil vidas que
se tuvieran serian todavia precio oportuno y barato para lograr el crecimiento
espiritual y en el amor del alma de un hermano con el que se convive y camina
hacia la misma meta. Por ello, lo menos que cabe hacer es gastar generoso la
Unica vida que se tiene en su ayuda y beneficio.

Si, ante el reclamo de estas exigencias, nosotros medimos el amor real que
tenemos a nuestros hermanos y el sacrificio de que seriamos capaces por ellos,
seguramente tendremos que reconocer que andamos lejos de tenerlo en la obra,
por mucho que lo suenen nuestros deseos, y daremos la razon a la Santa que
decia, de entrada, que este amor lo tienen pocos.

Ahora bien, la certeza de que son pocos los que lo alcanzan no nos exime del
deber de intentar tenerlo. Y es acaso en la verificacion del sacrificio que puede
costarnos la entrega a este amor fraterno sin reservas, donde esta la garantia
mejor de que se trata de un amor espiritual-espiritual, y no un simple amor
humano superficial y pasajero el que nos nace frente a alguien.

12



Para recordarnos que no es, con todo, un amor imposible, y ain que todos
hemos podido experimentar y beneficiarnos de un amor asi de generoso y
sacrificado, la Santa termina el capitulo con una evocacion admirativa que, al
avivar la memoria de lo que cada uno hemos recibido, debiera despertar en
nosotros el deseo de recrear ese amor para darlo a los demas. “{Oh precioso amor
que va imitando al capitan del amor, Jesus, nuestro bien!” (6,9).

He aqui el argumento decisivo y la base sobre la que se asienta este amor
sacrificado. Asi nos ha amado Jesus, que ha entregado su vida por nosotros, y
gastar la nuestra a su imitacion, como pide la vocaciéon con la que nos hemos
comprometido, supone ir entregando también la nuestra, la tinica que tenemos,
la vida real y concreta, la que vivimos dia a dia y hora a hora, en beneficio del
hermano con quien convivimos.

Para que no nos quepa duda, y por si el ejemplo de su entrega no hubiera sido
leccion bastante, Jesuis nos lo dijo de palabra también, para que nos sirva de
reclamo y apremio: “no hay mayor amor que dar la vida por los amigos”.

Por si todas estas cualidades del amor espiritual no fueran ya bastantes para
enaltecerlo, la Santa ha senalado también otra que es mas obligacion de quien lo
recibe que proposito de quien lo da. Pero lo cierto es que este amor espiritual-
espiritual ha de ser...

Un amor agradecido y humilde

Naturalmente, quien se beneficia de un amor, y mal podria disfrutarse un amor
tan exquisito —sin ser consciente de cuanto supone de entrega y altruismo de
quien lo da— por fuerza tiene que sentirse agradecido. Y aqui es donde entra,
curiosamente, en juego la humildad, que una vez mas corresponde a la verdad,
segun la clasica definicion teresiana, en su sentido mas estricto. Y es que quien
percibe este amor que recibe tiene muy clara la conciencia de que es un amor
regalado, algo que no se ha ganado con sus dones, por deslumbrantes que
fueran. Sino algo que le viene dado como arreos del propio amor de Dios en su
vida. Que si alguien les quiere, es por redundancia del amor de Dios, “porque les
quiere Dios”. Y conscientes de esta realidad, y porque la valoran, su
correspondencia no es agradecer el amor a quien se lo da, que seria paga corta
por humana, sino encomendar a Dios que lo pague, y se lo suplican, puesto que
por €l lo dan, con lo que se fian en la certeza de que sera paga con creces, y “con
esto quedan libres que les parece no les toca”, concluye la Santa.

Amor ardiente tenaz y desinteresado

Lo primero que recalca, precisamente, es que se trata de un amor apasionado.
No es, pues, el deseo —mas o menos vivo o tibio— de un momento de fervor, sino
de un deseo tan vivo y fuerte de querer ayudar al hermano a que avance en su
camino hacia Dios que se convierte en el impulso instintivo que le lleva a
desvivirse en su favor, con la fuerza y la viveza ardiente con que otros se dejan
arrastrar de sus pasiones, que por eso es apasionado. Y como expresion de esta
pasion amorosa del beneficio ajeno, la Santa senala: “qué de lagrimas cuesta, qué
de penitencias y oracion” (7,1). Mas aun, tan deseosa esta de este bien para el

13



hermano, que no se satisface con ofrecerle lo propio, sino que quiere también que
otros se sumen al empeno. Y asi se piden oraciones a otros, a “todos los que
piensa” le pueden hacer caso.

Dicho lo cual, ya se entiende que no es la solicitud de un dia de entusiasmo y
altruismo en el que se olvida lo propio para regalar la solicitud al hermano, sino
la actitud tenaz con la que se persigue “de ordinario”, dia a dia, su bien, desde el
olvido constante de uno mismo. Extremando este apasionamiento, la Santa llega
a decir de quien se siente movido por este afan que “ni come ni duerme” en el
temor sobresaltado de que pueda el otro perder lo conseguido y dar un paso atras
en su seguimiento y entrega al Senior, lo que pudiera poner en riesgo el
encontrarse al fin, juntos y para siempre en El, que es lo que, como senal de
verdadero amor, le mueve.

Con razon dice Teresa que se trata de un amor sin poco ni mucho de interés
personal, que no hay en él ese afan mercantil —que tantas veces se agazapa en el
amor humano— de “do ut des”, te doy para que me des, te amo para que me
ames, y asi yo coseche multiplicado lo que sembré. Aqui, no, “todo lo que se
desea y quiere es ver rica aquella alma de bienes del cielo”. Tanto es asi, que ni
siquiera suena con vivir juntos mientras dura el camino, que es querencia
natural en el amor humano, y aceptaria verse privado de su compania por la
muerte misma, si con ello se asegura el bien del otro.

Antes de resaltar otras cualidades de este amor espiritual-espiritual, la Santa
hace un inciso para prevenir a sus hermanas, que aun viviendo todas en esa
tension hacia el amor mejor, bien puede surgir no ya el deseo, sino la simple
referencia en la conversacion a otras supuestas especies de amor humano, pues
al fin viven en el mundo, y que tan lejos quedan de este ideal noble... Y distingue
entre los quereres de por “aca”, “desastrados”, como sinénimo quiza de
desgraciados, de rotos o no correspondidos. Los amores decididamente malos,
ilicitos, y de estos no hay que hacer mencion ni quisiera consentir que otros la
hagan, pues podria “danar oirlo”, y esos otros amores licitos, de los que tan
dificilmente se despega el natural, cuando siento o deseo la cercania de los
amigos, la familia o, simplemente, del hermano mas afin de la comunidad. Y para
los que, como dice con fina ironia la Santa, “toda la voluntad es que no se nos
muera”, todos sus trabajos los vivimos como propios o que “si les duele la cabeza,
parece nos duele el alma.” (7,2).

Volviendo de nuevo al amor puro espiritual, que no deja de ser también sentido y
acompanado en lo que la sensibilidad humana tiene de natural, ella lo ve como
un amor acrisolado en el sufrimiento.

Amor acrisolado en el sufrimiento

Algo que pertenece, quiza, a la entrana misma del amor, pues dificilmente se
madura en un amor, aunque sea humano a secas, sin pasar por la fragua del
sufrir. Y, a tenor de lo que sabemos y hemos visto en la vida de los santos, pensar
que pueda darse un amor grande a Dios sin una gran purificacion, es pensar en
lo excusado. Solo que aqui entra en juego un doble sufrimiento, el del amante y el
del amado. Es decir, el sufrimiento que causa ver sufrir a quien amamos. Algo

14



también muy natural, pero que aqui se trasciende de una forma extrana, segun lo
explica la Santa. Pues cuando el que ama con amor puro espiritual ve sufrir, en
medio de la prueba, al hermano que esta a su lado, sobreponiéndose al dolor
instintivo o de “presto”, amén de encomendarle al Senor para que le dé paciencia
y fortaleza, se fija mas bien en si es bien para su alma y ayuda para crecer en la
virtud y, sobre todo, en como lo lleva. Y mientras lo haga con esa dignidad y
elegancia que es propia de quienes asumen la contrariedad como camino de
purificacion hacia Dios, lejos de sentirlo, se alegra. Si bien, en un rasgo insolito
de generosidad, que solo quien ya se ejercita en el amor puro puede tener,
quisiera asumir el sufrimiento del hermano y regalarle el mérito que en ese sufrir
pudiera haber. Y ahi esta, segin la Santa el motivo por el que aprovechan tanto,
porque al fin acumulan el beneficio del sufrimiento propio y del ajeno regalado a
su provecho por quien les ama. Y hablando de este matiz y de lo que se acrisola el
amor en el sufrimiento, Teresa no puede por menos de volver a decir, como ya
dijo en el capitulo pasado, que esta especie de amor es la que mas se parece “al
que nos tuvo el buen amador Jesus” (7,4).

Otra cualidad que adorna este amor espiritual puro, segin la Santa es que se
trata de ...

Un amor sincero y sin doblez

Algo con lo que suena siempre el amor humano, y que raramente consigue:
llegar a una transparencia donde el uno no oculte lo que es y acepte verse sin
miedo ni rubor en el espejo de lo que el otro piensa. Algo que no resulta facil,
porque todos tendemos a poner en evidencia lo que nos exalta y ocultar lo que
pudiera hacernos perder prestigio. En un alarde frecuente de pretendida
humildad, somos capaces también de reconocer nuestros defectos, a condicion de
ser nosotros mismos quienes nos adelantamos a publicarlos, pero nos cuesta
encajar que sean los demas quienes los descubran o aireen. En cualquier caso,
nos gusta mas el halago que la correccion, por muy llena que venga de carifo y
buenas formas.

Pues bien, quien se mueve a impulsos de este amor puro hacia su hermano, nos
asegura la Santa que —lejos de todas esas precauciones y buscando de nuevo el
beneficio y el bien del otro—, en lugar de halagarle magnificando el bien que
realiza, se fija en sus faltas y, aunque no se sorprende de sus debilidades, que al
fin son humanas, trata de advertirle cuando ve en €l algo de negativo para que
pueda enmendarse. Lejos, pues, de toda lisonja o doblez, como dice ella, en
cuanto les parece que se apartan del camino, se lo advierten sin disimulo. Hasta
las motitas ven, advierte ya Teresa, como avisando de que no se extranen. Y en
pocos momentos se hace tan evidente el amor mutuo como en esta correccion
fraterna, tan costosa de asumir por el que la recibe, como de hacer por el que la
ofrece. Y bien cabe pensar que, si nos falta quien —amorosamente— nos la haga,
es que aun el amor de nuestros hermanos no es suficientemente generoso,
aunque nunca sobra el preguntarse si estamos dispuestos a recibirla o es nuestro
rechazo de otras ocasiones lo que motiva y obliga al silencio a nuestros
hermanos. Por mas que asegura la Santa que quien tiene este amor puro no se
arredra y seguira en su empeno hasta que el otro se enmiende o aparte de la
amistad. Con razon dice ella que esto se puede convertir en una cruz.

15



Una vez manifestado el ideal del amor perfecto, que es el que la Santa desea
para todas sus hijas —como dice sin rodeos “esta manera de amar es la que yo
querria tuviésemos” (7,5) y porque sabe que no se llega a conseguirlo de repente
ni se alcanza solo por desearlo—, invita a echar mano para conseguirlo de lo que
simplemente tenemos todos mas a nuestro alcance: el amor sensual, que nace
mas a ras del natural y a impulso de la ternura que el otro nos provoca. Si nos
ejercitamos limpiamente en €l, el Senor lo ira perfeccionando y —purificado de
escoria— podra, al fin, convertirse en amor puro, nos asegura ella. Solo una
condicion pone la Santa para que esa sensualidad no dane: que nuestro amor no
se ate a una sola criatura, sino que alcance a todos los que nos rodean, por mas
que sea natural el sentir predilecciones.

También este amor menos perfecto y mas sensual, tiene sus cualidades, con las
que se adorna, segun describe la Santa y, al hacerlo, apunta a una serie de
ocasiones que depara la vida comunitaria para poder, ejercitandose en ellas,
conseguirlo, y asi lo define como...

Un amor compasivo y atento

Este amor, lo primero que ha de tener en cuenta es la sensibilidad del hermano,
siempre tan diferente de la mia, para saber valorar en qué medida le afectan las
cosas, especialmente las enfermedades o los contratiempos, los “trabajos” que
diria Teresa.

Nunca debiéramos juzgar desde nuestra sensibilidad, sino desde la propia de
nuestro hermano, poniéndonos en su “pellejo”, para evitar la equivocacion
segura. Porque las mismas cosas, la mala noticia de un fallecimiento familiar, un
dolor de muelas, la misma temperatura de fiebre es vivida de muy diferente
manera segun la sensibilidad propia. Y siempre, ademas, suele parecernos que lo
de los demas no tiene importancia y que se inquietan sin motivo y por pequenas
cosas, que nos parecen asi porque las vemos desde lejos, mientras las nuestras si
nos parecen grandes, solo porque las vemos mas de cerca. Pero, aunque fuera asi
objetivamente y, en verdad, el préjimo fuera mas débil que nosotros, tampoco hay
razon para la presuncion si —como dice sagazmente la Santa— recordamos el
tiempo en que fuimos mas débiles, y lo que el Senior nos ha ayudado para llegar a
ser mas fuertes.

Y este aviso singular se lo advierte, de manera especial, Teresa a quienes, de
hecho, tienen ya un amor mas puro y acrisolado y que, por lo tanto, se
encuentran como mas serenos dentro del sufrimiento, porque han acallado mas
su sensibilidad y han descubierto también mas el valor de ese padecer, que
encajan por lo mismo con naturalidad y sin queja. Pero, como esto es gracia que
viene del Senor, y no de ella (7,6), no hay razon para la presuncion de pensar que
uno es mejor porque es mas sufrido. Lo que, en todo caso, podria llevar a
“enfriar” la caridad y faltar en la misma.

Prosiguiendo en la enumeracion de matices que ha de tener este amor fraterno

siempre, pues, en definitiva, el amor sensual ha de ser un paso en el que no hay
que estancarse hacia el amor espiritual, indica que también debiera ser...

16



Un amor alegre, contagioso, discreto

Y ninguna ocasion mejor de regalar y compartir esa alegria contagiosa que la
recreacion, que es el gran hallazgo teresiano que sirve de contrapunto al silencio,
la oracion y la soledad, dentro de la vida de comunidad, y que no duda en
calificar como expresion de “amor perfecto” (7,7).

Este encuentro informal de la recreacion tiene una importancia suma para
mantener a punto el engranaje de la vida comunitaria y engrasar el acoplamiento
de las sensibilidades diferentes para que no chirrien. Es la hora de la
comunicacion espontanea, con sencillez, de lo que uno vive y siente, la hora de
compartir lo que nos alegra y nos preocupa, la hora saberse reir de uno mismo,
de las propias torpezas o manias. La hora también de minimizar las faltas ajenas.
Porque las propias, claro esta, las tenemos siempre ya minimizadas.

El saber encajar, sin que nos hagan dano, las faltas de los demas, va mas alla,
naturalmente, de la recreacion, y abarca toda la jornada, puesto que en cualquier
momento podemos advertirlas y tropezar en ellas. Y nunca mejor dicho. Porque
las faltas de los otros, son siempre como tropiezos o piedras sobresalientes del
camino que obstaculizan nuestro andar. Y todos tendemos a hacer de ellas un
arma arrojadiza con la que defendernos cuando nos sentimos agredidos por los
demas que nos echan en cara las nuestras.

Para defendernos de esa tendencia instintiva, la Santa nos ofrece unos consejos
realmente preciosos y llenos de humanidad y el primero es sentir como si fuera
propia la falta de nuestro hermano y saberla encajar, por mucho que nos afecte,
como expresion y ejercicio de amor para con él. Mas aun, de esa forma estamos
trabajando para nuestro beneficio, porque si acertamos a tener esa comprension
e indulgencia con las debilidades ajenas, nos estamos asegurando que también
ellos la tengan con las nuestras, que —como dice con ironia la Santa— son mas
de las que entendemos o sabemos.

Un segundo remedio —apunta ella— sera también encomendar al hermano al
Senor para que, a su luz, sepa reconocer sus fallos y, con su gracia y su fuerza,
sea capaz de corregirlos. Pero el antidoto mas eficaz frente a las debilidades
ajenas, para que no nos danen ni corrompan a la comunidad, esta en el consejo
que Teresa nos ofrece y que es procurar hacer uno “la virtud contraria” de la falta
que vemos en el otro. La propia Santa, admirada del buen consejo, anade ufana:
“este es buen aviso, no se os olvide”. Y lo es, a condicion de que lo hagamos con
sencillez y no como reproche, ensenando o —mejor aun— reparando de obra lo
que, quiza, de palabra no tendria efecto... Y siempre sera preferible gastar en ello
nuestras energias que no en el intento vano de querer que el otro cambie a
nuestro gusto o acomode su sensibilidad a la mia.

Y, en ese buscar el provecho ajeno y de la comunidad, es donde esta —como
vuelve a recalcar la Santa— el “verdadero amor”, pues una vez mas conlleva el
olvido de si y la entrega al bien de la hermana. Y no en la confesion de palabra
que podamos hacer, asegurando nuestro carino a los demas que, al fin, como
ensena el refran, obras son amores y no buenas razones. Pero, como esto de las
palabras es siempre tentador, porque cuesta poco el decirlas y, ademas, sabemos
que resulta halagador escucharlas, en medio de estas descripcion minuciosa de
matices del amor fraterno, la Santa hace un inciso inesperado, pues sobraria

17



después de todo lo apuntado, para advertir a sus monjas que eviten en su trato
los requiebros, las palabras regaladas: como mi vida, mi alma, mi bien. “que a las
unas llaman uno y a las otras, otro” (8,8) anade, con esa fina ironia tan suya que,
a la vez que senala el defecto, vierte una gota de balsamo para que no resulte
hiriente. Esas palabras, segun ella, habra que reservarlas para quien de verdad lo
es, pues en El se cumplen, y ofrecérselas a los humanos seria abaratar su
sentido y luego seria menosprecio repetirselas al Senor. Mas aun, seria como
cultivar de intento una emotividad femenina, superficial, que andaria lejos de ese
espiritu de fortaleza con que quiere recorran el camino que hasta espanten a los
hombres...

Finalmente, la Santa alude a otro matiz que debe tener este amor fraterno, que
debiera llegar a ser...

Un amor servicial, incansable y admirativo

Todo ello, en beneficio de los hermanos y al fin de la comunidad. Y que es en la
vida de cada dia donde ofrece unas ocasiones abundantes de ejercicio y, por lo
tanto, de crecimiento. Ella se refiere concretamente a la oportunidad de asumir
uno —quitandoselo a los demas— el trabajo de los oficios de la casa. No se trata
—es evidente— ni de anular o marginar a los otros, ni de asumir tareas o
responsabilidades que no corresponden, ni menos de querer protagonismos o
hacer exhibiciones de virtud y de entrega. Cada uno debe ser responsable de la
encomienda que la comunidad le hace y aportar con solidaridad su esfuerzo para
una marcha armoénica... Pero no todos tenemos la misma capacidad de trabajo, ni
todos los trabajos encomendados exigen el mismo esfuerzo. Conformarse con
cumplir lo encomendado puede ser una postura comoda, si la tarea es leve o las
fuerzas largas. Y dejar al otro que cumpla a rastras y con agobio lo suyo mientras
yo estoy ocioso seria prueba sobrada de egoismo y comodidad. La muestra de
amor a que alude la Santa esta, por tanto, en esa disponibilidad para ayudar al
hermano necesitado al que se le acumula la tarea o le escasean las fuerzas. Y
debe hacerlo con discrecion, casi como quien pide un favor para no estar ocioso y
aburrido, y no como quien reprocha al otro sus agobios o su torpeza. Mientras en
la comunidad haya algo pendiente de hacerse, cada uno esta llamado a acudir
con generosidad a su servicio sin preguntarse a quién corresponde, ni menos
echarselo en cara.

Y, si somos conscientes de cuanto los demas también aportan al bien comun del
que yo me beneficio, lo justo es que sienta gratitud y admiracion por la entrega de
mis hermanos. De ahi que nada seria tan natural como practicar con elegancia
ese detalle a que la Santa alude como complemento: el alabar al Senor por la
entrega, la virtud de nuestros hermanos, que podria incluir también nuestra
propia alabanza y reconocimiento que, si es con sencillez, no envanecera al
hermano, aunque acaso sea siempre mas prudente hacerlo a sus espaldas para
evitar cualquier apariencia de halago o lo que seria peor aun, de adulacion.

La Santa, convencida, advierte que, si todas estas cosas se procuran guardar
con diligencia, crecera la armonia, la concordia, el amor fraterno. Y lo dice no
como quien presagia un bien deseado, pero aun no comprobado, sino como quien
lo ha visto por experiencia, lo ha vivido en aquella experiencia primigenia de San
José, que es lo que, al fin, queda plasmada en el Camino, y que ofrece como un

18



espejo en que mirarse a todas las que vendran; y olvidar estos apremios o no
cumplirlos seria abocar la propia vida y la de comunidad hacia un purgatorio
insostenible, porque seria “muy recio de sufrir, pocas y mal avenidas”.

Pero, como el riesgo es posible, por humano, y como la llamada del Senor deja
intacta esa humanidad del convocado, la Santa, antes de concluir la reflexion
sobre el amor fraterno, advierte de los riesgos posibles que amenazan a la
comunidad.

Los riesgos del desamor

El primero de ellos parece una insignificancia y mnos puede parecer
desproporcionado, pues se refiere a cualquier “palabrilla” que pueda resentir la
fraternidad. Pero el diminutivo no resta importancia a la realidad. Y es que todos
sabemos que una palabra puede herir como un cuchillo. Bueno, las palabras no
hieren, son inocentes en si mismas, mientras estan en el vocabulario. Es el tono,
la intencion que se adivina, el momento inoportuno lo que se clava y distancia, lo
que sigue recordandose después de anos, como una herida abierta y no
cicatrizada. Triste que asi sea, pero es.

Y a partir de la palabra o los hechos desafortunados, puede originarse un mal
mayor: la division, “los bandillos” que dice ella, motivados quiza por lo que la
propia Santa apunta: los deseos de ser mas, de ocupar oficios que se presume o
acaso son de mayor prestigio ante los demas.

La sola evocacion de estas posibilidades que ella adivina e intuye, enciende el
animo de la Santa, y su palabra y su tono se hacen ardientes como pocas veces, y
nos transmite un sentimiento que estremece su corazon que “parece se me hiela
la sangre, cuando esto escribo, de pensar que puede en algun tiempo venir a ser”
(7, 10). No parece que hable a humo de pajas, pues anade que por lo que ve, “es
el principal mal de los monasterios”. Por eso, su diagnéstico es sincero y grave:
Han echado al Senor de casa, ya que, distanciandose de unos hermanos, se han
distanciado de El, que convocé y auné a todos. Y solo cabe el recurso de pedirle
de nuevo que regrese, de orar y, con la fuerza de la oracion, recuperar la
presencia y la concordia con todos agrupados en su amor.

Y, si bien esta es una recomendacion para todos y cada uno de los miembros de
la comunidad, la Santa hace un llamamiento particular a quien debe ser la
animadora del amor y la concordia: la priora, en cuya entrega y amor todas han
de sentirse amadas. Ella es quien primero y mas que nadie debe procurar que eso
no suceda. Para instarle a ello, la Santa ha escrito las palabras mas vivas y
ardientes quiza de todos sus escritos, unas palabras apasionadas, de fuego que
quema y no puede dejarnos indiferentes: hay que defenderse a toda costa de ese
peligro, alejando a quien lo provoca, cortando la rama o, si hace falta, el arbol
desde la raiz, aislando al menos, si lo otro no pudiere, a quien lo causa. En fin,
cualquier remedio con tal de que no cunda el contagio de lo que ella califica con
palabra propia, de pestilencia...

La frase final con que la Santa termina su advertencia resume mejor que

ninguna otra consideracion el temor con que ella valora este peligro y su miedo
estremecido de que un dia pueda alcanzar a alguna de sus comunidades, todavia

19



inexistentes cuando escribe, pero con las que ya suefa para un mayor servicio a
la causa de la Iglesia... Precisamente por eso: porque es un amor aprendido y
asimilado del amor que Dios mismo nos tiene, copia de alguna manera sus
caracteristicas.

20



