ILDEFONSO MORIONES

EL P. DORIA
(1539-1594)

Y

EL CARISMA
TERESIANO

Segunda Edicion

PAMPLONA 2017






PROLOGO

Por cuanto estas canciones parecen ser escritas en un
momento de particular inteligencia historica...

Puede que alguien, al ver primero juntas todas las canciones
y luego por su orden acompafiadas de su declaracion, vaya, por
asociacion de ideas, al prologo de san Juan de la Cruz al Cantico
Espiritual. La coincidencia es puramente casual y pido, por favor,
desechen ese pensamiento que seria ofensivo para el Santo y para mi.

El origen de estas canciones es mucho mas modesto. Se debe
a un momento de reflexion historica, al pasar el autor, después de
20 afios dedicados al estudio de la Historia de la Orden, a otros
menesteres.

Como de la abundancia del corazén habla la boca, es normal
que a un historiador algo poeta se le ocurra un buen dia escribir
versos. Y asi brotaron estas estrofas en 1986, casi como un
desahogo, mientras me hallaba en la céarcel del economato, sin
libertad para seguir investigando, y sin tiempo para ensefiar lo
investigado. No fueron pensadas para publicarse, ni llevaban
comentario alguno.

El centenario de la muerte del P. Nicolas Doria ha despertado
de nuevo el interés por su figura, suscitando iniciativas para
conmemorarlo. En ese contexto me han vuelto a venir a la memoria
y he visto que, en cierto sentido, recobran actualidad estas estrofas.
Para que el lector profano pueda comprenderlas mejor, les he
afiadido un breve comentario en prosa.

Y porque lo que dijere haga mas fe, no pienso afirmar cosa
sin que vaya confirmada con la autoridad de las fuentes. Fuentes
que, por lo demas, pueden ya consultarse facilmente tanto en mi
tesis doctoral (Ana de JesUs y la herencia teresiana, Roma 1968)
como en los cuatro primeros volimenes de Documenta primigenia,
en cuya publicacién tomé parte activa entre 1973 y 1985 como
Vicepresidente del Institutum Historicum Teresianum. La
documentaciéon comprendida en dichos volimenes va desde 1560
hasta 1600.

1. Moriones, ocd
Roma 23-1-1994



PROLOGO
A LA SEGUNDA EDICION

Si esta segunda edicion, digital para ahorrar papel y gastos de
envio, reproduce al pie de la letra la primera, es porque en este casi
cuarto de siglo que las separa no se han publicado nuevas fuentes,
ni nuevos estudios sobre fuentes editadas o inéditas, que sugieran
correcciones. La mayor novedad —recién salida a luz— es la obra del
P. Hipolito de la Sagada Familia (Larracoechea) titulada: Jeronimo
de la Madre de Dios Gracian Coadjutor de Santa Teresa. Estudio
historico-juridico. Vitoria, Ediciones El Carmen, 2016, 592 pp.
Esta obra, aunque escrita hace 70 afios —e inédita hasta ahora “por
culpa de Nicolo”— podra sacar de dudas a quienes crean que
exagero.

Quien tenga el tiempo y la curiosidad necesarios para leerla —
antes o después de mis comentarios— podra constatar por si mismo
la semejanza de las conclusiones a que llegamos los dos, aunque por
caminos diferentes.

El libro del P. Hipdlito es el resultado de un analisis de todas
las fuentes disponibles, que esclarece, como nadie lo ha hecho
antes ni después de ¢él, el marco juridico en que se movieron en el
siglo XVI los superiores de la Orden del Carmen, Santa Teresa de
Jests y sus colaboradores, los Visitadores Apostélicos, los Nuncios
de su Santidad en Espafia y la Corte de Felipe II.

Mi “trabajo”, llamémoslo asi, es mucho mas modesto, pero
representa, aunque en tono mas distendido, el resultado de una
investigacion seria realizada en mi juventud sobre esas mismas
fuentes. “Castiga ridendo mores”, decian los antiguos. Mis
canciones no eran una broma, cuando me brotaron sin trabajo en
1986, ni los comentarios pretendian serlo cuando los escribi en
1994, ni lo son ahora que tengo el gusto de ofrecerlos de nuevo
mientras celebro mi 80° cumpleaios.

I. Moriones, ocd
Pamplona 23-1-2017



CANCIONES

Todo bien lo hizo Teresa,
mas si tan poco duré
culpa fue de Nicolo.

1. Libertad de confesores
punto es fundamental,

y ella en sus Constituciones
claro lo quiso dejar;

a otros pareci6 mal

y si tan poco durd

culpa fue de Nicolo.

2. Cuando es negocio del alma
no quiere Teresa escucha,
pero en su tiempo no falta
gente en malicias més ducha
que dice es libertad mucha,

y la escucha se afadio

por culpa de Nicolo.

3. De hablar sin velo a un hermano
no hace Teresa problema,

pero algin fraile gitano

de peligros lo hizo tema;

si el consabido sistema

también esa ley cambio

culpa fue de Nicolo.

4. De madres y de pastoras
proveyo ella a su rebafio
ensefiando a las prioras

a gobernar luengos afios;
viendo en la duracion dafio
reeleccion suprimid

el bendito Nicolo.



5. Si ya desde los comienzos
tanto cambiaba el Vicario,
para prevenir tropiezos
pidi6 Ana el Comisario;

que no era necesario

su Majestad sentencid

por artes de Nicolo.

6. Pues que comenzo por ellas
Teresa a fundar su Orden,

en los principios descuellan
nuestras hermanas mayores;
cegado por sus rigores

las mas santas castigod
miségino Nicolo.

7. Si también entre los frailes
pudo Teresa contar

con discipulos cabales,

como su padre Gracian

o el santico de fray Juan,
también a esos persiguiod

el celo de Nicolo.

8. Teresa con piedras vivas
construia su edificio,

a otros les parecia

de mas efecto el ladrillo,

y prevalecio su estilo
porque adobes empled

en su obra Nicolo.



9. De la santa libertad

fue Teresa paladina,

mas esta vida mortal
nunca da flor sin espina

y a la vuelta de la esquina
enemigo aparecio

de libertad Nicolo.

10. Con la labor de sus manos
se ganaba ella la sopa

no desdefiando trabajos

desde la pluma a la escoba;

si a comer la sopa boba
alguien después aprendiod
culpa fue de Nicolo.

11. Suavidad y discrecion
usaba con maestria

para templar el rigor

que amor le exigia;

si la Orden perdi6 guia

y el rigor luego extremod
culpa fue de Nicolo.

12. De almas ardiendo en celo
puso ella mano a la empresa
de renovar el Carmelo

en su pristina pureza,

pero aunque cause extrafieza
las misiones suprimio

el celoso Nicolo.



13. Teresa, amiga de letras,
queria hijos letrados,

y si de ignorantes muestra
dieron en siglos pasados

se debid a que los grados
en la Orden suprimid

la escuela de Nicolo.

14. Sinceridad y llaneza
por las que ella era perdida
realzaban la belleza

de nuestro estilo de vida;
si esa nota del carisma

con marafas se enturbio
culpa fue de Nicolo.

15. Tu, Teresa, nos fundaste
pero ¢l casi nos fundio;

si de aquel fiero contraste
hasta mi lleg6 el rumor,
vean si exagero o no

el punto a donde llego

la culpa de Nicolo.

16. Todo el mal que hizo el demonio
en nuestra gloriosa historia

sin levantar testimonio

puede atribuirse a Doria

y por ser cosa notoria

un poeta lo cantd

devoto de Nicolo.

17. El carisma teresiano
es de amor y de oracion,
y el Concilio Vaticano
de afirmarlo fue ocasion;
la nueva legislacion
limpio nos lo presento
de culpas de Nicolo.



INTRODUCCION

El P. Nicolas de Jesus Maria (Nicolo Doria), murié en Alcala
de Henares (Madrid), pocos dias antes de cumplir los 55 afios de
edad, el 9 de mayo de 1594.

Habia nacido en Génova (Italia) el 18 de mayo 1539. De su
infancia y juventud sabemos poco. En la documentacion historica
aparece como banquero habil y bien situado en los mercados
financieros de Sevilla por los afios de 1570. A los 35 afios de edad,
como efecto de un naufragio en que vio peligrar su vida y su
salvacion eterna, decidio abandonar el mundo y abrazar el estado
clerical. Con dos afos de preparacion, fue ordenado sacerdote en
1576 y pocos meses después, persuadido por su amigo italiano
Ambrosio Mariano de San Benito, tomo el habito de los Descalzos
Carmelitas en el convento de los Remedios de Sevilla, donde
profeso el 25 de marzo de 1578, en visperas de cumplir los 39 afios.

En el momento de dificultad por el que atravesaban en aquel
entonces los Descalzos, descuella inmediatamente la figura del
recién profeso, tanto por su experiencia de mundo y habilidad en
los negocios, como por el fervor de convertido con que abraza el
nuevo estilo de vida penitente y austero: vicario de la casa apenas
profeso, prior de Pastrana al afio siguiente, primer definidor en el
capitulo provincial de 1581. De julio de 1582 a mayo de 1583 y
desde noviembre de 1583 hasta octubre de 1585 estuvo en su nativa
Génova promoviendo la fundacion del convento de Santa Ana, del
que regreso6 a Espafia para tomar posesion del cargo de provincial.

Su actividad al frente de los Descalzos fue sencillamente
“arrolladora”... Si Teresa necesitd 30 afios de camino para llegar a
la madurez espiritual y convertirse en madre de las nuevas
comunidades que fueron creciendo a su alrededor, al P. Doria le
bastd encontrarse con las riendas del gobierno en las manos para
poner en juego toda su capacidad organizadora, su conocimiento de
las personas, su experiencia de hombre de negocios para llevar
adelante una empresa, eligiendo con estrategia eficaz los medios
mas adecuados, sin reparar demasiado en menudencias. Su empresa
consistio en llevar la Orden a un grado altisimo de perfeccion y



dotarla de una legislacion y de un sistema de gobierno que cerrasen
las puertas a cualquier peligro de relajacion.

La muerte le sorprendié en plena actividad organizativa y
reformadora, mientras iba de camino al Capitulo general, en que,
por disposicion de Roma, se le iba a imponer bajo obediencia que
continuase en el cargo. Fue una muerte improvisa que sorprendio
tanto a sus discipulos y admiradores como a los discipulos de la
madre Teresa. Pero las reacciones fueron muy diversas: mientras la
muerte del P. Doria fue considerada una grave pérdida por sus
seguidores, los discipulos de la madre Teresa, que habian acabado
por ser “victimas” de sus reformas, la consideraron una liberacion.

Me parece oportuno refrescar el recuerdo de algunas paginas
de las fuentes, en las que se describe, con la viveza que da la
cercania de los acontecimientos, aquel momento vivido por la
Orden hace cuatrocientos afios. Asi se comprenderd mejor el
sentido de esta conmemoracion a cuatro siglos de distancia.

Maria de San José se expresa asi en su Ramillete de mirra,
compuesto en Lisboa a principios de 1595:

«Estando no poco contentos —se refiere a los padres de la
consulta, o sea P. Nicolds Doria y colaboradores— de haber salido
con cuanto querian, que como buenos negociadores astutos y con
favor habian quitado el héabito al buen P. Gracian, cosa que ellos
habia mucho que deseaban y tramaban y supiéronlo hacer tan a su
proposito que parecian a los ojos de los que no sabian sus redes,
habia sido sin culpa suya y muy contra su voluntad y con la del
paciente. Habian también salido con que no fuese admitido el
Breve de Sixto que en favor nuestro dio y de las Constituciones que
nos dejé nuestra santa Madre, hasta quitar de ¢l todo lo que les
parecid. Y lo que mas nos ha maravillado y nos ha dado confianza
que la santa Madre desde el cielo ha de volver por su causa, es que
a los ojos de todo el mundo que sabe esta verdad, y en presencia de
los que somos testigos de que esta santa nos dio estas Constitu-
ciones, haciéndonos primero experimentar muchas de ellas, antes
que las hiciese poner por ley a los Visitadores y Prelados, decian
que nunca tales Constituciones habia dado la Madre Teresa de
Jestis, y que habiamos mentido al Papa y engafiado a los

—10-



cardenales, haciéndoles entender que eran suyas, habiéndonoslas
dado ellos, e inventado nosotras otras por libertad, como relajadas.

«No piense nadie que es encarecimiento decir tantas veces
que no se puede decir todo lo que en esto se ha pasado. Porque
¢quién podra contar lo que, en nueve afios que este Padre goberno,
se ha padecido, y las trazas que ordenaban para sacarnos de los
conventos donde les parecia que las religiosas nos querian bien, y
con los de fuera teniamos crédito? Y asi, diversas veces intentaron
de sacarme de aqui; mas sabiéndolo el sefior principe cardenal, les
mandd por dos veces que no innovasen cosa alguna en este
convento, ni sacasen monjas sin darle parte; que con esta defensa
que nos hizo como Legado, nos vali6 para no lo pasar peor. Y asi
en estos aprietos y otros nos ampard, favoreciéndonos el buen
Padre Maestro fray Juan de las Cuevas, su confesor, a quien
debemos obras de verdadero padre, como lo es y ha sido de nuestra
Religion; y si no le tuviera yo por mi defensa y como testigo de
vista, que sabia, en muchas cosas que los Padres me imponian, la
verdad, no sé qué fuera de mi.

«Y por que se entienda mejor lo que voy a decir y lo que
queda dicho, nombrando unas veces al Prelado de esta Religion
Provincial y otras Vicario General, se ha de saber que los nueve
afios que gobernd, como he dicho, los cuatro fue Provincial de toda
la Congregacion de Descalzos, porque la separacion que se hizo de
los Padres Calzados fue de Provincia debajo de la obediencia del
General. Después alcanzaron los nuestros, con favor del rey, que se
dividiese esta Provincia en cinco, y la cabeza se dijese Vicario
General, y asi fue el mismo Padre electo en Vicario General.
Después alcanz6 otro Breve que se nombrase General, y con este
titulo vino de Roma cuando el afio de noventa y tres fueron los
nuestros a la eleccion del General de los Padres mitigados, donde
fue del todo desmembrada nuestra Congregacion de la suya. De
suerte que en estos nueve aflos fue electo en Provincial [1585], y
luego en Vicario General [1588], y después el Sumo Pontifice le
dio titulo de General [1593], y que lo fuese hasta que se llegase el
tiempo del Capitulo que se eligiese por votos.

«Al tiempo que ya se acercaba el de la eleccion, tenian
alcanzado otro Breve secreto para tornarse a elegir en los oficios,

—-11-=



con favor del rey, que como se le pintaban por tan perfectos y
celadores de la Religion, y ¢él lo es tanto, ayudéabalos a todo lo que
le pedian; y el mismo Padre, que era italiano, tenia asaz favor en
Roma, con el cual hacia cuanto queria. Y siendo esto de las
reelecciones contra otro Breve que ellos mismos los afios atras ha-
bian sacado, mas iban entendiendo cuan desengafiada estaba toda la
Religion, y cudn abiertos los ojos de que no era todo oro lo que
relucia, y que las grandes perfecciones que predicaban al principio
cuando con esta voz cogieron a todos, habian parado en una
perpetua guerra y confusion; y queriendo continuar aquel mando y
gobierno nuevo (que asi le llamaban) de que ya abominaban todos,
buscaban este remedio de conservarse en los oficios, mas por
fuerza que por grado, y salieran con ello si Dios no lo remediara.

«Digo, pues, para los que estan por venir, que los que ahora
viven bien saben esto, y aun admirados de los secretos juicios de
Dios tiemblan, y con razon ellos lo cuentan, y yo lo escribo, aunque
no seré¢ sola, pues muestra el mismo caso que Dios quiere que se
advierta. Juntandose a Capitulo para la eleccion de General, y
estando toda la Religion puesta en el mayor aprieto que otra jamas
se vio, y casi sin esperanza de salir del mando tiranico (porque,
aunque no sabian que habia Breve para tornarse a elegir, se temian
de las trazas y mafias y del favor que el rey le daba y a su
intercesion el Papa), fue nuestro Sefior servido de dar libertad a
esta su pequefia grey, y llevarsele en el camino, y luego tras ¢l
murieron otros, y antes habian muerto. De suerte que de todos los
que estaban juntos en las cosas dichas, murieron seis dentro de
poco tiempo, y con su muerte, como humo, desaparecieron todas
las amenazas y promesas, quedando toda la Religion y aun toda
Espana admirada de ver que se acabaron todos los de aquella Junta.

«Fue electo pacificamente y con gran contento de toda la
Religion nuestro P. fray Elias de San Martin, con quien esperamos
cumplida paz y restauracion de las pérdidas y de la que toda la
Religion recibid perdiendo de ella al santo vardon del P. fray
Jerébnimo Gracidn, el cual saque el Sefior del cautiverio que le
causoé la persecucion de sus enemigos; los cuales como poderosos
le siguieron por mar y tierra hasta que vino a dar en manos de tur-
cos, donde hace lo que siempre, librando almas de renegados del
poder del demonio, volviéndolos a la fe, por [lo] cual se le

—12 -



acrecientan las prisiones y trabajos [Gracian fue liberado el 11 de
abril de 1595].

«Resta, carisimas hermanas, y con esto acabaré mi Ramillete,
que no nos descuidemos en el tiempo de la prosperidad, la cual es
siempre peligrosa. De mi certifico, estando en la presencia de mi
Sefior, que me juzgo ahora, libre, por pobre y despojada, y
temblando pido a Su Majestad no me prive, si algo ha de durar mi
vida, de estos divinos tesoros de la cruz; y esperando lo que en esta
misera vida es ordinario, pasaré con la confusiéon que me causa la
memoria de las ricas ocasiones que he pasado, quedandome sin el
fruto que pudiera sacar».

Hasta aqui Maria de San José.

El biografo de Ana de Jestis, Angel Manrique, alude (en
1631) incidentalmente al acontecimiento, al hablar del traslado de
la madre Ana de Madrid a Salamanca:

«Llegose el afio de noventa y cuatro, en el cual se cumplian
los seis del oficio del Padre fr. Nicolds de Jests, y los tres de la
Priora de Santa Ana; plazo este ultimo que estaba sefialado ya para
la vuelta de la V. Madre a Salamanca. Cay¢ el Padre fr. Nicolas
malo en Alcald, poco antes de cumplir. En sabiéndolo la V. Madre
dijo: “En fin, no me ha de ver fuera de Madrid nuestro Padre
Vicario General, cierto que me pesa”. Muchas personas observaron
este dicho y le tuvieron por profecia de su muerte. Apretdle la
enfermedad en poco tiempo, de suerte que desahuciaron de su vida.
Encomendandole la V. Madre a Dios entendié en la oracion que
viviria si desistia y hacia desistir de cierto intento, mas que si no
moriria infaliblemente. Mandada, se lo envio a decir contra su
gusto, por lo que sentia dar a entender revelaciones. El efecto que
el recado hizo en la intencion de quien habia de desistir, no se
puede saber. S&bese que mejorod casi de milagro; a tal se atribuyo y
se dieron las gracias a Dios en sus conventos. Pero volvié a caer, y
muri6 de aquel mal Gltimamente. Los piadosos interpretaron aqui
que, inmutados del aviso los que lo habian de hacer, mudaron de
proposito, con lo cual mejord, mas que volvieron, pasado aquel
temor, y la muerte a ejecutarle por su deuda. Sabese que la vida de
ese Padre fue siempre santa, sus virtudes heroicas, su celo el de un

—13 -



apostol, o el que pudiera traer, si volviera a su Religion, su Padre
Elias; y aun dicen que pidi6 ¢l su muerte a Dios en aquella ocasion,
sabiendo que querian reelegirle. En lo demas podra cargar la fe
adonde la inclinare la piedad, y piedad puede haber por ambas
partes» (Libro 5, cap. 7).

Manrique, cisterciense, presentd su obra a los padres
Carmelitas Descalzos para que la revisasen. El cronista la examiné
detenidamente y encontrd que en varios puntos no iba de acuerdo
con la version de la Historia oficial que €l estaba preparando. Entre
los retoques introducidos por los Descalzos, esta la supresion de las
palabras que hemos transcrito en cursiva en el parrafo anterior.

La razén de esta correccion en concreto la expresa con su
claridad habitual la M. Beatriz de la Concepcion: «Como toca en
decir se habia muerto el padre Nicolas cuando pasaron aquellas
cosas de ese negro breve, esto les ha escocidoy...

El texto impreso se limitara a decir que la M. Ana entendio
en la oracion «que saldria de esta vida infaliblemente».

La alusion de la M. Beatriz al “negro breve”, y, sobre todo, la
clara afirmacion de Maria de San José, eran una invitacion
insoslayable, para cualquier investigador serio, a controlar en el
Registro Vaticano si habia constancia o no de un documento tan
importante. Tan obvio me parecidé a mi, que, por ahorrar tiempo,
antes de ir a consultar el Archivo Vaticano, le pregunté al P.
Fortunato Antolin, admirador del P. Doria y conocedor de cuanto
sobre ¢l se habia publicado hasta aquel momento, si por casualidad
habia controlado el dato. Me respondié que no habia para qué, que
era perder tiempo, que la afirmacion de Maria de San José no tenia
valor alguno, que eran “calumnias de las monjas”. Ante esa
respuesta, el control resultaba obligatorio por partida doble.

Como por esos dias el P. Hipolito de la S. Familia
(Larracoechea), a la sazdon Definidor General, solia ir todas las
mafianas al Archivo Vaticano, le pedi me hiciera el favor de echar
un vistazo en la Secretaria Brevium, a partir de marzo de 1594 (el
correo Roma-Madrid empleaba aproximadamente un mes, y el
capitulo estaba previsto para mayo), por si habia algo para el P.
Doria. En el primer volumen que examind tropezé con lo que
buscabamos y me lo comunic6 por teléfono inmediatamente. Luego

— 14—



transcribio los documentos y me los envido acompafniados de la
siguiente carta:

«Curia Generalizia Carmelitani Scalzi

Roma 8.3.66
M.R.P. Ildefonso M? de la Visitacion Moriones
Presente

Amado Padre: He tenido la suerte de dar con lo que buscaba.
Todavia resulta mas interesante de lo que me imaginaba. Es
formidable el texto de la stplica presentada por el P. Procurador
general romano. Dicen sin ambages a Doria el verdadero autor de
la Reforma carmelitana descalza. Ni Santa Teresa ni Fray Juan de
la Cruz cuentan. Ya vera lo que dicen de Gracian. No le perdonan
ni sabiéndole cautivo de moros.

Le adjunto también copia del Breve obtenido para meter en
cintura al fiel amigo del P. Gracian Fray Pedro de la Purificacion.'

Saludandole afectuosamente y en union de oraciones me
repito su m. hermano y servidor

Fr. Hipdlito de la S. F.»

A titulo anecdético, pero como prueba de la lentitud con que
a veces se abre camino la verdad historica, llevé la copia a mi
interlocutor anterior diciéndole que lo del breve de reeleccion no
eran “calumnias de las monjas”, y su respuesta fue: «jCémo va a
estar implicado en ello el P. Doria! Lo habran pedido sus amigos
sin que €l lo supiera»... Téngase en cuenta, sin embargo, que las
constituciones dorianas prohibian bajo pena de excomunién el
recurso a la Santa Sede sin licencia de la Consulta.

La Suplica, presentada por el Procurador de los Carmelitas
Descalzos a Clemente VIII el 16 de marzo de 1594, dice asi:

' El Breve a que alude el P. Hipolito se publicara 20 afios después en MHCT
4, doc. 587. Fechado a 13 de febrero de 1594, fue obtenido por el P. Doria para
anular otro obtenido por Pedro de la Purifiacion con fecha 21 de marzo de 1591
(doc. 549), en el que se establecia que un tribunal, presidido por Elias de San
Martin o Juan de la Cruz, juzgase si habia sido legitima la deposicion del
priorato de Génova, impuesta al P. Pedro por haber recurrido al Card. Protector
de la Orden contra los cambios de leyes introducidos por Doria en 1590, doc.
450.

—15-



«Beatisimo Padre,

hace poco Vuestra Santidad designd para preposito general
de la orden de Descalzos de la Bienaventurada Virgen Maria del
Carmelo a fray Nicolas Doria de Jestis Maria, que entonces era
vicario general de dicha congregacion, que habia de durar
solamente hasta la fiesta de Pentecostés del presente afio en que se
ha de elegir otro prepdsito. Sin embargo, como se trata de un oficio
nuevo y ¢l comenzé a reformar dicha orden e introducir en ella la
observancia primitiva, de la cual hubiera ya decaido a causa de la
doctrina y costumbres de cierto prelado [Gracidn] que Vuestra
Santidad mand6 expulsar de dicha orden, y quedaria imperfecta si
¢l no continuase, sobre todo porque hay algunos, amantes de una
vida mas relajada, y especialmente las monjas, que, deseosas de
una suavidad mas humana y de tener mayor comunicacioén con los
religiosos, procuran de todas las maneras que sea elegido un
prepodsito general favorable a ellos y mas conforme a sus deseos.
Por eso, de parte de muchos que ven todo esto con celo de Dios, se
suplica a Vuestra Santidad se digne poner remedio a estos males
prolongando el tiempo al presente prepdsito para el proximo
sexenio, pues no habiendo permanecido en este oficio mas que
cuatro meses desde el dia de la publicacién en Espafia o poco mas,
no parece inconveniente, sobre todo juzgando que ello conviene al
servicio de Dios y a la utilidad publica de la orden; o al menos para
un trienio, hasta que cuanto a su tiempo fue prudentemente
establecido por los capitulos generales y por la consulta, y apro-
bado por Vuestra Santidad el afo pasado, se introduzca en la
observancia regular.

«Sin embargo, como el dicho prepdsito general se muestra
grandemente contrario a esta prorroga de su oficio, convendra que
su ejecucion se encomiende, con las cldusulas necesarias, al
Nuncio de Vuestra Santidad en Espafia, todo lo cual serd de
grandisimo provecho para la religion y consuelo de Vuestra
Santidad».

Como el Papa no tiene tiempo para leer una exposicion tan
detallada, el oficial correspondiente resumio asi el contenido: «Que
Su Santidad prorrogue al Padre General de la Orden el oficio otros
seis afos, o al menos tres, no pudiendo diversamente terminar la

— 16—



reforma por ¢l comenzada, debiendo acabar el oficio en
Pentecostés, y que se le mande aceptar el cargo».

Con un breve expedido el 30 de marzo de 1594, Clemente
VIII nombraba al padre Doria preposito general para el siguiente
trienio y encargaba al Nuncio de Espafia de imponerle bajo
obediencia la aceptacion del cargo, prohibiendo a los Descalzos la
eleccion de otro candidato.

Pero, cuando el Nuncio se disponia a ejecutarlo, se encontro
con que el destinatario habia fallecido improvisamente. Dando
cuenta de ello a sus superiores, comenta el Nuncio con fecha 18 de
junio de 1594: «La muerte del Padre Doria no ha causado
perturbacion, antes bien ha producido buen efecto, pues, aunque
sus méritos eran infinitos, no hubiera sido acertada su eleccion al
Generalato, por la perpetuacion en el gobierno, que comenzaba a
ser odiosa y ponia a esta Religion nueva en division».”

No es, pues, ningin misterio el hecho de que la muerte del P.
Doria la vivieron de forma muy distinta el grupo de sus seguidores
y el grupo de los discipulos de Teresa de Jesus.

La muerte del P. Doria abri6 el corazon de Maria de San José
a la esperanza. Nos dice claramente que espera la «restauracion de
las pérdidas», y como la més importante para toda la Orden sefiala
la pérdida del «santo varon del P. fray Jeronimo Gracidny.

El P. Elias (1594-1600) trat6 de pacificar los animos, mitigar
el rigor de la legislacion doriana, recuperar algo de lo que se iba
perdiendo... Pero es mas facil destruir que edificar, y los destrozos
causados, en las leyes y en las almas, por nueve afos de gobierno
del P. Doria, eran ya irreparables. La piedra de toque era la persona
del P. Gracian, representante, entre los frailes, del ideal opuesto al
del P. Doria, como muestra claramente la suplica que acabamos de
leer.

Pues bien, el P. Gracian, al salir de su cautiverio en Tunez y
saber que los principales protagonistas de su proceso de expulsion
habian muerto, cobrdé animos y vio nacer en su corazon la
esperanza de regresar a la Orden que tanto amaba. Asi se lo

2 Cf. MHCT 4, pp. 552-563.

—-17 -



escribio al nuevo General, pero no recibidé respuesta, y ademas
negativa, hasta después de tres cartas y casi un afio de espera
(21.3.1596).°

Recurrié también al Papa (29.11.1595), el cual, con fecha 6
de marzo de 1596, le concedio, mediante el Breve Apostolicae
Sedis Benignitas, la plena rehabilitacion, autorizandole a «regresar
a la predicha Orden de frailes Carmelitas Descalzos y ser recibido
en ella [...] como si nunca hubiese sido expulsado».

La alegria de sus amigos es facil de imaginar y esta
documentada, por ejemplo, en la carta de Angel de Jesus, del 5 de
julio de 1596.* Pero la reaccion de los discipulos del P. Doria
demostré una vez mas que la raza no desmiente. Con su reaccion
violenta y el recurso al Rey y al Papa consiguieron impedir la
vuelta del P. Gracian, aun a precio tan caro como la division de la
Orden en dos. No se suele dar ésta entre las razones que
provocaron la division de la Orden en dos Congregaciones, pero es
la nica verdadera.’

Como en diversas ocasiones, a lo largo de este comentario,
saldra la alusion a la divergencia entre la version de las fuentes y
las que circulan todavia como consecuencia del desconocimiento
de las mismas, he aqui un botén de muestra sobre como todavia se
sigue contando este episodio clave en la vida de Gracian y de la
Orden: «Habia conseguido hacerse admitir en 1595 por los
carmelitas calzados, y fue unicamente por comodidad personal por
lo que prefiri6é no reintegrarse luego al Carmelo reformado, donde
se le hubiera recibido de nuevo muy de buena ganax.’

El sexenio del P. Elias de San Martin lo consideraron como
una “crisis” pasajera, de la que se recuperaron inmediatamente en
el sexenio del P. Francisco de la Madre de Dios (1600-1607),
“segunda edicion del P. Doria” para los amigos. De ¢l dira el Tomo

3 MHCT 9, carta 56.
4 Cf. I. MORIONES, El Carmelo Teresiano, Vitoria 1978, p. 178-179.
> Cf. MHCT 4, doc. 599 y 602.

6 «l avait réussi & se faire agréger en 1595 aux grands carmes, et c'est
uniquement par commodité personnelle qui'il préféra ne pas réintégrer ensuite le
Carmel réformé, ou on l'aurait volontiers re¢u a nouveau». L.COGNET, La
spiritualité moderne, Paris 1966, p.266.

— 18—



IV de las Croénicas que acabo el edificio de Doria (p.72) y purgo las
enfermedades producidas por la suavidad de Elias de San Martin,
mandando, por ejemplo, a viejos y enfermizos que no podian llevar
el rigor descalzo, a otras religiones, con breve apostélico (p. 75-
76).

La “tercera edicion” de P. Doria se le suele llamar al P.
Alonso de Jesus Maria (el de las “alonsadas™) (1607-1613 y 1619-
1625), célebre, entre otras cosas, por su obstinacion en negar a la
Santa el titulo de Fundadora de los Descalzos; pero, después de
todo, no hacia mas que sacar las conclusiones de las premisas
puestas por su maestro y modelo.

Y aqui no puedo menos de pedir disculpa al lector si estaba
ya comenzando a poner a prueba su paciencia o haciéndole perder
el hilo; pero era necesario recordar, al menos estos datos, para
poder entender mejor lo que vendrd después, ya que la Historia
oficial fue escrita por este segundo grupo.

Maria de San José nos contd sus impresiones sobre la muerte
del P. Doria. Veamos ahora la narracion ofrecida por las Cronicas
sobre los ultimos dias y la muerte del mismo sujeto:

«Viendo el Rey cuén bien le habia salido la primera dili-
gencia para la eleccion de nuestro padre fray Nicolas, en los frutos
que la familia iba cada dia experimentando de mayor observancia,
informado de que ya se llegaba el tiempo del capitulo, y que para
acabar de dar asiento a lo que con tanto trabajo se habia soldado de
las quiebras pasadas era necesarisima su reeleccion en General, la
pidi6 segunda vez al Pontifice.

«Diferentes fueron mucho los juicios de los frailes cuando
entendieron que ya el Breve estaba en poder del Nuncio para
ejecutarlo a su tiempo. Los que sentian la estrechura (asi llamaban
a la legitima observancia en que nuestro padre los puso) no
queriendo persuadirse que el Breve era so6lo impulso del Rey, sino
grande negociacion suya, la llamaban ambicion, y decian que el
que después de nueve aios de oficio superior (tantos habian pasado
desde el Capitulo de Lisboa) procuraba otros seis de mando, no
seguia buen espiritu. ;Para qué tanto mandar? (afiadian) ;Para qué
tanto huir de la sujecion de subdito? ;Solo €l es el santo? ;Solo €l
celoso? ;El solo entiende la Regla? Considerar debiera que viven

—19 —



muchos mas antiguos que la han entendido y guardado muy
enteramente. No es decoro de la Religiéon que el Rey y Espana
piensen que toda est4 reducida a un sélo sujeto.

«Los colaterales del padre fray Nicolas, que sabian cuan libre
estaba de esta culpa, porque sin su noticia habia el Rey ganado el
Breve, procuraban excusarlo y traian en prueba su gran
sentimiento; pero como la hipocresia es tan hermana de Ia
ambicion, no era bastante y proseguian en sus dichos.

«No encubriéndosele al venerable padre, después de haber
hecho exquisitas diligencias con el Rey para que desistiese de su
intento, resolvid celebrar el Capitulo (que habia de ser en Madrid)
en Segovia, pareciéndole, que huyendo de su vista y la del Nuncio,
le quedaba alguna esperanza porque, negociando con los votos se
hiciese en otro la eleccion, ninguno de los dos se habia de empenar
después en deshacerla. Despachadas las vocatorias en esta
conformidad, quiso retirarse unos dias al Desierto de Bolarque para
dar algn alivio a su espiritu y alcanzar del Sefior luz para lo
venidero.

«Despidiéndose en Madrid del arzobispo Don Gaspar de
Quiroga, Presidente de la Inquisicion, le dijo: “V. Reverendisima,
padre General, procure mucho sentar en su Religion la penitencia,
la clausura y rigor de vida, porque en este Tribunal cada dia
experimentamos los gravisimos dafios que en Espafa y en la Iglesia
de Dios se van introduciendo por medio de los religiosos que en
esto faltan”. Como no se dijeron a sordo estas palabras, tal efecto
hicieron en aquel profético animo, que hasta la muerte tuvo que
llorar, poseido de una profunda melancolia.

«Oyendo leer en el refectorio del Desierto un capitulo, que en
el libro de cierto autor espiritual trata de la discrecion que se ha de
tener en la penitencia, deshaciendo con ¢l todo lo que de la
mortificacion antes habia asentado, fue tan grande su sentimiento,
que quiso quemar el libro, y diciéndole que tenia otras cosas
buenas, respondio: “;Qué bueno puede tener si tiene aquel
capitulo? Echenle V. Reverencias del Yermo, y no se lea mas en
este lugar; penitencia padres, penitencia, que se pierden las almas
por estas prudencias y discreciones”; y a este modo anadid otras
con tal espiritu, que parecia estremecer la casa.

—20-—



«Habiendo gozado algo de aquella dulce soledad, y llegando-
se el tiempo de partir a Segovia, se despidio del convento y
ermitas, besando sus paredes con entrafiable afecto y diciendo:
“Dios te salve santa casa, columna firme de nuestra Reforma”. De
Pastrana (donde dio el habito el mismo dia que llegd a tres no-
vicios, haciéndoles una celestial exhortacion sobre la penitencia y
rigores que habian de profesar) pasé a Alcald. Llegd a tiempo que
dabamos sepultura a un religioso —Francisco de Santa Maria, autor
de estas paginas, tenia 26 afios entonces y 76 al escribirlas—, y tan
cansado, por venir a pie y haberle derribado el jumentillo, que se
sintid, luego que dijo Misa y asistié a los oficios, con una fuerte
calentura. Retirose a la celda, y acudiendo a ella toda la
comunidad, como siempre trataba de cosas serias, con ocasion de
cierto punto que se toco, dijo entre otras cosas: “Dios nos libre,
padres y hermanos mios, de unos espiritus que se van criando, y
haciéndose cada uno a su modo un Dios de alfefiique, sin
observancia, sin oracion, sin penitencia, porque estos son los que, a
titulo de suavidad, relajan las Religiones y destruyen el mundo™».

Narra a continuacién el P. Francisco como, con el agravarse
de la enfermedad, comenzaron a llegar regalos, que el P. Doria
dificilmente se plegaba a admitir. «Viendo esto el padre abad de S.
Bernardo, hombre docto y muy estimado en aquella Universidad,
que presente estaba, comenzo6 a ponerle en escrupulo lo poco que
cuidaba de si ni se dejaba cuidar de los religiosos. Y habiéndole
oido el enfermo, incorporandose como pudo en la cama y sacando
fuerzas de flaqueza, dijo en presencia mia y de otros: “Bien veo
padre nuestro, que todos buscan mi alivio, movidos de caridad,
pero que muera el catedratico desvelado en sus estudios, muera,

7 Habia tomado el habito a los 19 afios en 1586. La fecha de su entrada es
fundamental para comprender la figura del P. Francisco y la Historia por él
contada. Narra, en la mejor buena fe, lo que aprendid de sus maestros,
nombrados ya por el P. Doria. Se siente testigo de "vista y de oidas" de lo que
cuenta, pero no ha visto ni oido mucho de lo que pas6 entre la madre Teresa y
sus discipulos entre 1562 y 1582. Algo parecido les ocurre a quienes se acercan
a las obras de la Santa después de haber asimilado la mentalidad del Cronista:
ven a veces en la Santa lo que no hay y no siempre ven lo que hay. Es un detalle
de metodologia historica que conviene tener presente a la hora de juzgar
opiniones o interpretar documentos.

-21 -



que en su oficio muere. Que muera el gobernador rondando su
ciudad, buscando la paz y seguridad de sus vecinos, muera, que en
su oficio muere. Que muera el capitin esforzando sus soldados y
escuadrones contra el enemigo, muera, que en su oficio muere. Que
muera (aqui levantd la voz) el fraile Descalzo ejercitando el
espiritu de rigor que ha profesado y alentando con ¢l a los demas,
muera, que en su oficio muere. Mis huesos, padre nuestro, en la
sepultura han de estar predicando esto. Con esto he vivido, con esto
tengo de morir».

Poco después llegan cartas del Nuncio y de Garcia de Loaisa
y, sospechando el P. Doria sus intentos, se dirige a una imagen de
nuestra Sefiora: «Pues todos negocian con vos, Reina de los
Angeles, negocie yo también en esta ocasion, y no permitdis que
sea yo el primer quebrantador de la ley que hice para que no
hubiese reelecciones en esta vuestra familiay.

Y al instante se agravo tanto el enfermo que pidio el Viatico.
Antes de recibirlo, dice el cronista, pronuncié el P. Doria estas
palabras: «Padres y hermanos mios, tiempo es este de decir
verdades: Penitencia, observancia e igualdad de vida, si quieren
vivir 'y morir con consuelo. Y porque alguno acabe de
desengafiarse, a este Sefior, que me ha de juzgar, pongo por testigo,
que después que indignamente gobierno esta Orden, no sé que haya
tenido pasion ni rancor contra nadie; y que todo lo que en ella he
procurado introducir, no ha sido por otro fin, que el de dar gusto a
Dios y llevar adelante su observancia y perfeccion primitivay.

El capitulo siguiente de las Cronicas, dedicado a describir ex
profeso las virtudes del P. Nicolés de Jests Maria, termina con este
colofon:

«Su tiempo fue felicisimo en fundaciones de frailes y monjas,
estimado [de] los Principes de la Iglesia y siglo, en alabanza de los
pueblos, y mucho mas en los muchos hijos que crid6 con su
doctrina, que después le han sustentado con grande entereza y
provecho.

«En fin, si no puedo quitar a N.S. Madre y a sus coadjutores
la gloria de haber sido los padres originales de esta Reforma,
engendrandonos en Cristo y dandonos el primer ser, a todos los
ayos (asi llama san Pablo a los que dan el buen ser) llevé la palma,

22



asi a los que le precedieron como a los que después la han
gobernado, y €l es sin competencia la idea de nuestra Descalcez, la
Regla viva, y a quien se le debe todo lo bueno que gozax.®

Esta version, publicada en 1655, tenia ya el camino
cuidadosamente preparado por el primer Tomo editado en 1644
(Bodas de Oro de la muerte del P. Doria). En el capitulo 29 del
libro IV, titulado: «Consuela Dios a los Descalzos en este tiempo
con la profesion del padre fray Nicolds de Jesis Maria» habia
escrito el P. Francisco: «Estando en Castilla las cosas en la
turbacion referida, dio a la Orden Dios un tal hijo en Andalucia,
que le sirvié de consuelo y de firmisima columna de su observancia
y corona de sus méritos. Porque, si no fue el primero que se
descalzd, fue el primer descalzo que con valor y autoridad de
Prelado repar¢ las quiebras de estos tiempos y se opuso al torrente
de las remisiones que por ellas y otras causas se iban
introduciendo. No so6lo con doctrina aclaré el mas apurado espiritu
de la Regla y Reforma Descalza, sino con obras de integérrima
puntualidad y observancia la arraigd en los corazones de aquellos
que después la han sustentado hasta hoy. Y si a Romulo se le dio el
titulo de Fundador de Roma, a quien Evandro cimentd, por lo
mucho que la aumentd y esclarecio, a este gran Padre se le puede
dar el de Autor de la Descalcez, porque de muy nifia y flaca la puso
en estado y punto consumado».’

Esta obra, traducida luego al italiano y al francés, se convirtio
en la versidon “Unica”, para quienes no han conocido la version de
los vencidos.

En el convento de Concesa, por ejemplo, puede leerse esta
inscripcion debajo del retrato del P. Doria: «V.P.F. Nicolaus a Iesu

¥ La extensa resefia biografica, de la que hemos citado solamente unos
parrafos, estd resumida en dos lineas, por mano desconocida, al margen de la
Profesion del P. Nicolas: «A este gran Padre debe toda nuestra sagrada Religion
su mayor lustre y crédito. Escribe su vida nuestra Historia tom. 2, lib. 8, cap. 76,
folio 685». MHCT 2, p. 5.

? Reforma, I, 1.4, ¢.29, n.1, p.657.- Y al mismo tiempo iba predisponiendo los
lectores al rechazo del P. Gracian... El capitulo sobre su gobierno, por ejemplo,
se titula: «Comienza la Religion a sentir menoscabos en el gobierno del nuevo
Provincial» y la glosa marginal aclara: «No siempre se deben callar los
defectosy. Ib. 1.5, ¢.9, p. 758.

—-23 -



Maria Genuensis ex Principibus Uritanis. Primus generalis,
columna Reformationis inconcussa. Adeo virtutibus omnibus
insignis, ut meruerit Sanctam Theresiam habere suarum laudum
decantatricem». El cuadro conservado en S. Paolino de Florencia,
lleva esta otra: «V.P. Nicolaus a Jesu Maria lanuensis. Seraphicae
V. Carissimus. Generis claritatem heroicarum virtutum doctrinae
nitore perfundens. Primus extitit Excalceatorum Generalis. Aet. 55
Dn. 1594».

La version de los vencidos sobrevivid gracias a la tradicion
oral y a algunos escritos, que no fueron impresos en castellano
hasta después de varios siglos, y que siguen todavia sin traducir a
otras lenguas...

En nuestros tiempos las cosas han cambiado. No en vano el
Concilio Vaticano II nos invité a volver a las fuentes. Pero el
camino es largo y queda todavia mucho por andar. El cuarto
centenario de la muerte del P. Doria sacudirda quizd el
subconsciente colectivo, despertara interés por ¢l y ofrecerad
oportunidades para evocar su figura a diversos niveles.

Con estas estrofas me he propuesto yo tomar parte en las
celebraciones, haciéndome eco de la versiéon que, a lo largo de
cuatro siglos, no so6lo no ha contado con el apoyo oficial, sino que
se ha visto con frecuencia reducida al silencio por la censura.

—24



ESTRIBILLO

Todo bien lo hizo Teresa,
mas si tan poco durd
culpa fue de Nicolo.

DECLARACION

Por modo de hipérbole se quiere expresar en el estribillo el
contraste profundo existente entre el ideal teresiano de vida
religiosa y el ideal representado por el P. Nicolds de Jesus Maria.
La madre Teresa propone un proyecto de vida religiosa muy suyo,
muy original y muy nuevo en ciertos aspectos; y, al mismo tiempo,
en perfecta consonancia con la genuina tradicion de la Iglesia. Se
siente hija de los Padres Antiguos del Monte Carmelo y, a la vez,
perfectamente identificada con san Benito, santa Clara, santo
Domingo, o el espiritu de la joven Compatfiia de Jesus. Si algunos
detalles de su estilo de vida resultan nuevos, es, unas veces, porque
lo son en realidad; otras, porque saca a luz verdades olvidadas o
caidas en desuso. Por Teresa pasa una corriente que viene desde el
Evangelio y llega hasta nuestros dias.

El proyecto de vida religiosa, aprendido y hecho suyo por el
P. Nicolas de Jesus Maria, incluye una serie de elementos que se
habian ido adhiriendo a través de los siglos y que habian marcado y
condicionado el modo concreto de vivir el ideal religioso. El no
estaba inventando nada nuevo: se sentia en perfecta comunion con
san Elias y con los Padres Antiguos, e identificado con el modo de
pensar de muchos contemporaneos suyos. También por el P. Doria
pasa una corriente que, en teoria, se basa igualmente en el
Evangelio, pero que, en la préactica, conserva todavia algo de los
fariseos.

La dificultad en el esclarecimiento de estos temas proviene
del hecho de que no existen espiritus quimicamente puros, sino
personas en camino. Y estas pesonas pueden estar, por
temperamento o por educacion, mas o menos inclinadas hacia una
de las dos direcciones. «Oportet falsitatem supra veritatem fundari»
decia Santo Tomaés. Y si la falsedad tiene que apoyarse en algo de

- 25—



verdad, pues sola no puede subsistir, claro estd que también los
defectos, que en estas canciones ponemos de relieve, estaran
fundados en aspectos positivos, que ni discutimos ni tratamos de
excluir. Lo que si quisiéramos evitar es que se confunda la yedra
con el arbol en que se apoya.

Mi intencion, pues, al escribir estos comentarios en clima de
IV Centenario, es principalmente recordar que no se tratd de pleitos
o discusiones entre opiniones igualmente aceptables, que podian
haber convivido con un poco de buena voluntad o con un minimo
de tolerancia. Se trataba de dos concepciones de la vida religiosa
incompatibles entre si; pero con una diferencia: mientras el espiritu
teresiano es capaz de soportar la presencia del otro, el segundo es
intransigente por naturaleza y tiende a corregir las leyes y a
eliminar a las personas que no se le acomodan. Los ejemplos
ofrecidos en estas estrofas son s6lo una muestra para invitar a los
estudiosos a seguir reflexionando en profundidad, sin irse por las
ramas como ha sucedido ya durante demasiado tiempo. Dice, pues,
el verso:

Todo bien lo hizo Teresa

Con esta afirmacion nos referimos aqui exclusivamente a su
actividad de Fundadora, considerando dicha actividad sea desde el
punto de vista de su maternidad y magisterio espiritual, ejercidos
con el ejemplo de su vida, con la palabra, con sus escritos; sea
desde el punto de vista practico y organizativo, tal como quedd
reflejado en sus constituciones y en las instrucciones dadas a sus
hijas e hijos.

mas si tan poco duro

Estas palabras ponen de relieve la rapidez con que se
enmendo la plana a la madre Teresa y se introdujeron cambios en
lo que ella con tanta consideracion y conocimiento de causa habia
establecido. Lo que ella habia hecho bien, dur6 muy poco en su

integridad porque otros, pensando mejorarlo, lo mudaron.

culpa fue de Nicolo.

_26—



Para la inteligencia de este verso es muy importante tener en
cuenta que no hablamos aqui de culpa en sentido teoldgico o
juridico. La historia no es el juicio universal y no es oficio del
historiador entrar en las conciencias de los protagonistas cuyas
acciones narra. Le basta con tratar de comprender los motivos que
les impulsaron a realizarlas. Fue culpa de Nicolo en el sentido de
que ¢l fue la causa de que sucediera.

Y, aunque de ello no haya la menor duda en la mayoria de los
casos, es también de notar que no toda la culpa fue suya, pues
contd con el parecer y la colaboracion de otros muchos. Nicold
significa, pues, en particular, la persona del P. Nicolas de Jesus
Maria (Nicold Doria) y, por extension, todas las personas y
circunstancias que contribuyeron al rechazo de las normas
teresianas y del carisma que en ellas se reflejaba.

- 27—



CANCION 1

Libertad de confesores
punto es fundamental

y ella en sus Constituciones
claro lo quiso dejar;

a otros parecio mal

y si tan poco duré

culpa fue de Nicolo.

DECLARACION

La legislacion canonica de la época establecia que las monjas
se confesasen con el confesor ordinario, y la costumbre les
obligaba practicamente a elegirlo de su propia Orden. La madre
Teresa, rompiendo con la costumbre, miraba en sus confesores mas
a la competencia que al hébito; y, en cuanto a la legislacion, obtuvo
la innovacidén necesaria para que sus hijas encontraran menos
dificultades que ella en el campo de la direccion espiritual. Pero, no
se habian cumplido los seis afios de la muerte de la Santa, cuando
el P. Doria mudo esa constitucion. Es de notar que la legislacion de
la Iglesia universal, para llegar al punto propuesto por santa Teresa,
ha tenido que esperar hasta el Concilio Vaticano II.

Libertad de confesores
punto es fundamental

La Santa tomaba muy en serio las almas, sabia que «criar
almas para que more el Sefior» no es cosa facil, y habia
experimentado en su propia vida lo dificil que resulta a veces hallar
un consejo iluminado para discernir la voluntad de Dios y seguir
adelantando en el camino de la perfeccion. Habia constatado
también que el problema no era exclusivamente suyo personal. «Es
gran lastima ver estas almas con quien no las entienda», escribe al
P. Gracian el 9 de agosto de 1578. «No siempre gustardn de uno
todas» anadird en junio de tres afios mas tarde en carta a D. Sancho
Davila. A la dificultad objetiva de los problemas, puede sumarse
también la falta de competencia especifica del confesor, no todos

_28_—



podran ser letrados, y hasta, en algin caso, sus limitaciones o
debilidades humanas. Por ello juzga indispensable la madre
Fundadora que sus hijas gocen de la libertad necesaria para tratar
con personas doctas y santas, que puedan suplir posibles
deficiencias del confesor ordinario.

y ella en sus Constituciones
claro lo quiso dejar;

Con estas palabras: «No obstante el tal confesor ordinario,
podra la Priora, no solo las tres veces que el santo Concilio de
Trento permite, pero también otras, admitir para confesar las tales
religiosas algunas personas religiosas de los mesmos descalzos, y
otros religiosos de cualquier orden que sean, siendo personas de
cuyas letras y virtud tenga la Priora la satisfaccion que conviene; y
lo mesmo podra hacer para los sermones. Y que ni el Provincial
que agora es, o por tiempo fuere, no les pueda quitar esta libertad».

a otros pareci6 mal

Y se lo dijeron a la interesada, poniéndola en guardia contra
los peligros que podian seguirse de la libertad que venia
concediendo, pero ella replica que «el dafio que puede haber es
ninguno en comparacion del grande y disimulado y casi sin
remedio, a manera de decir, que hay en lo contrario».'” Para
algunos era una imprudencia lo que hacia la Santa, para ella no;
pues pesados los inconvenientes y las ventajas elige la solucion que
le ofrece mas ventajas que inconvenientes, como aconseja la
prudencia, ya que no hay cosa humana que no tenga
inconvenientes. A ello se determind, nos dice, «después de harta
oracion de muchas personas y mia, aunque miserable y entre
personas de grandes letras y entendimiento y oracion»; por eso
opina que «los perlados que vinieren después no querran, con el
favor del Sefior, ir contra cosa que tan mirada estd y tanto importa
para muchas cosas»."'

10.Camino 8, 5, Primera redaccion.
"' Camino 8, 6-7.

—-20



y si tan poco duré
culpa fue de Nicolo

El cual, en el Acta para nuestras Hermanas monjas
Carmelitas descalzas promulgada ¢l 5 de julio de 1588, establecio:
«La Consulta les sefale confesores beneméritos» y «ningun
religioso nuestro hable con nuestras Monjas sin licencia de la
Consulta». Es de notar que el P. Doria afirma expresamente que las
cosas, por el momento, iban bien y que sus normas las impone para
que «en adelante no se introduzca algin abuso en nuestros
Religiosos y Religiosas contrario al buen modo que hasta ahora se
ha guardadox.'? El Acta pasara luego a Constitucion en vez de la
norma teresiana.

Esta todavia sin hacer el siguiente estudio: Examinar cuantas
veces, en los cuatro siglos que nos separan de aquellas fechas, tuvo
que intervenir la autoridad de la Orden o de la Iglesia para subsanar
los inconvenientes nacidos de las normas introducidas por el P.
Doria suplantando las teresianas, tanto en este como en otros
muchos puntos. Del analisis resultaria, con toda probabilidad, a
juzgar por las intervenciones del Definitorio que vi dispersas
durante mis investigaciones por los archivos, que el remedio para
esos males lo habia encontrado ya santa Teresa, pero que durante
mucho tiempo se prefirid seguir aplicando cataplasmas en lugar de
volver a la medicina teresiana.

'> Ana de JesUs, p. 160; MHCT 3, doc. 349.

—-30-



CANCION 2

Cuando es negocio del alma
no quiere Teresa escucha,
pero en su tiempo no falta
gente en malicias mas ducha
que dice es libertad mucha,
y la escucha se afiadid
por culpa de Nicolo.

DECLARACION

Una de las normas de la clausura religiosa femenina en aquel
entonces establecia que una religiosa, cuando recibia una visita en
el locutorio, no podia conversar a solas con el visitante, sino que
debia estar acompanada por una hermana de su comunidad. La
mision de la acompafiante (tercera, escucha, o escuchadera se le
llamaba en el lenguaje de la época) era garantizar que la
conversacion no recayese en asuntos del siglo o en temas
impropios del estado religioso. La Santa introduce una excepcion
para que puedan tratarse con entera libertad cosas de conciencia,
pero los que miran mas a prevenir peligros que a educar en la
libertad, suprimen la excepcion.

Cuando es negocio del alma
no quiere Teresa escucha,

La Santa, en su perspectiva liberadora de las conciencias
(«con libertad se ha de andar este camino, puestas en las manos de
Dios»), al codificar en sus constituciones la norma sobre las visitas
en el locutorio, dice expresamente que la religiosa estara «siempre
con una tercera, cuando no sea negocio del almay.

El valor y la finalidad que da a esa norma lo expresa con
claridad la Santa recomendando a sus monjas que, en el caso de
que les falte la libertad de confesores, pueden resolver el problema
tratando su conciencia con un letrado, fuera de la confesion
sacramental, y decir luego solo los pecados al confesor.

—-31 -



De las novicias dice expresamente que se las deje a solas con
sus familiares para que, si no estdn contentas en el convento, lo
puedan manifestar.

pero en su tiempo no falta
gente en malicias mas ducha

No quieren decir estos versos que santa Teresa fuese una
ingenua, que no conocia suficientemente las faltas en que puede
incurrir la flaqueza humana expuesta a la ocasioén, o que ignorase
los estratagemas del demonio para engafiar a las almas. Quieren
significar mas bien que en su tiempo habia personas que ponian
mas el acento en la «miseria humana» que en la redencion operada
por Cristo.

que dice es libertad mucha,

Libertad mucha, tiene aqui el sentido de excesiva, o sea, que
puede llevar a cometer excesos, como preveia angustiado el P.
Doria en su circular del 21 de agosto de 1590: «;Cuanta
conversacion con ellos causara a solas sin escuchadera? [...] Como
no tienen las Descalzas otra puerta tan fécil y justa para hablar, ésta
se har4 bien grande y anchay."

y la escucha se afiadid
por culpa de Nicolo.

' Ana de JesUs, pp. 197-198; MHCT 4, doc. 457.

_32_



CANCION 3

De hablar sin velo a un hermano
no hace Teresa problema,

pero algun fraile gitano

de peligros lo hizo tema;

si el consabido sistema

también esa ley cambid

culpa fue de Nicolo.

DECLARACION

Contiene esta estrofa otro ejemplo de como la madre
Fundadora sabe interpretar las normas de la legislacion de su
época, teniendo presente el fin para el que se dieron, dejando a la
vez a sus hijas un margen de libertad y de flexibilidad que les
permita adaptarse, no sélo a las circunstancias de aquel entonces,
sino también a las que se les puedan presentar en el futuro. La
sabiduria de la madre Fundadora resalta con mayor claridad
comparando su estilo con el de sus contemporaneos, como se vera
por algunos ejemplos.

De hablar sin velo a un hermano
no hace Teresa problema,

Las dos rejas de hierro con pinchos eran de reglamento desde
el Medioevo en los locutorios de monjas. Detras de las rejas habia
un velo que podia correrse o un bastidor en forma de ventana que
se podia abrir, y, ademas, cada religiosa tenia su velo personal con
el que se cubria el rostro en determinados casos. Segun la clase de
persona que visitaba a las religiosas, se le podia recibir con el
bastidor cerrado, con el bastidor abierto pero con el velo personal
sobre el rostro, o “sin velo”.

Dice la norma teresiana: «A nadie se vea sin velo, si no fuere
a padre, o madre, o hermanos, salvo en caso que pareciere tan justo
como los dichos, para algin fin, y esto con personas que antes se
edifiquen y ayuden a nuestros ejercicios de oracion y consolacion

—-33 -



espiritual y no para recreacion». La encargada de discernir cuando
una persona puede ser considerada “de la familia” es naturalmente
la Priora.

pero algun fraile gitano

Gitano dicese hoy en dia de cierta raza errante, que halla
dificultad en entrar a formar parte de la sociedad civil de los
lugares por donde pasa. En el siglo XVI se llamaba gitanos a los
egipcios, y asi san Juan de la Cruz (LB 3, 38) habla del “gitano del
sentido” que “se ahoga y deja libre al hijo de Dios”. Con ese
adjetivo-sustantivo se designa, pues, aqui a ciertos frailes que, aun
viviendo en el convento, no aprendian la perfeccion, y que,
habiendo atravesado sin ahogarse el mar rojo de la clausura, no
dejaban libres a los hijos de Dios.

de peligros lo hizo tema

Es decir, no so6lo juzgd peligrosa la norma teresiana, sino que,
de los peligros que veia en ella, hizo tema de conversacion y de sus
esfuerzos por prevenirlos. Nada menos que en el texto mismo de la
edicion de 1581 aparece ya una huella gitana, denunciada por la fe
de erratas, donde se indica que en el folio 15, linea 7, en vez de
hermana debe leerse hermano. Es decir, se intentd restringir el
permiso para hablar sin velo sélo a las hermanas, no a los
hermanos. Que no era una mera errata de imprenta lo veremos en
seguida.

Si el consabido sistema

Consabido, es decir, sabido del que habla y del que escucha,;
y ademds acostumbrado, o sea, utilizado frecuentemente. Lo mas
caracteristico de ese sistema es que logra imponer a los subditos,
contra su expresa voluntad, normas tenidas por mas perfectas, si se
trata de correcciones, o imprescindibles para prevenir abusos, si se
trata de innovaciones. En la practica sigue este iter: evita el control
del 6rgano competente para legislar, que es el capitulo; para ello se
promulgan actas provisorias fuera de €l o, ya dentro del capitulo, se

_ 34—



maniobran los votos cambiando la fecha de convocacion,
influyendo en la designacion de los participantes y eliminando
algunos particularmente adversos. Luego se pide la aprobacion del
Nuncio. Y, finalmente, la aprobacion de Roma, presentando
siempre todo como legitimamente establecido por la Orden en sus
Capitulos.

también esa ley cambid

Lo hizo en 1590, afiadiendo a las Constituciones de los frailes
un capitulo titulado Del gobierno de las monjas al Definitorio y
Consulta, donde se dice en el n.8: «Atento a que en las
constituciones de las hermanas se manda que no hablen a nadie sin
velo, si no fuere padre o madre, o hermana [jojo, no leyo la fe de
erratas!] o caso que pareciere tan justo como esto, etc., ordenamos
que esta declaracion cudl sea este caso quede a la Consulta, sin
licencia de la cual in scriptis, que se guarde en el arca de las tres
llaves, excepto padre o madre o hermana no abran el velo a nadie,
aunque sean prelados, o religiosos de nuestra Orden, excepto el
visitador, cuando va a visitar o a hacer elecciones. Y esto se guarde
asi con seculares como con religiosos, o con otra cualquier persona,
so pena de privacion de oficio a la perlada que lo consintiere y de
voz activa y pasiva a la religiosa que contra esto fuere».

La actitud teresiana no era en el siglo XVI tan obvia para
todos, como habrd pensado quiza algin lector al leer el segundo
verso. Hay quien se hace problema de que las monjas vean sin velo
a un hermano, sin pararse a imaginar los problemas de los
hermanos al no poder ver sin velo a sus hermanas...

Pero lo grave y absurdo del caso es que a la priora se le quita
toda posibilidad de discernimiento y de adaptacion a las personas y
a las circunstancias “in saecula saeculorum”. Y no hay epiqueya
que valga, pues la espada de Damocles de la privacion del oficio
pende sin remision sobre su cabeza.

Las molestias, disgustos, complicaciones intutiles, situaciones
angustiosas, recursos a la Consulta, que de ahi se siguieron ;quién
las podra contar? El lector puede imaginarlas por si mismo, pero, si
le falta fantasia y le sobra tiempo, en los archivos encontrard
abundante documentacion. Baste un ejemplo. Las Constituciones

— 35—



de las monjas, editadas en 1625, enuncian la norma de esta manera:
«Siempre que nuestras religiosas hubieren de tratar alguna cosa con
persona de afuera, se hard a la reja del locutorio con tercera que
asista alli sin apartarse, y cerrado el velo que esta en el bastidor, si
no fuere con padres y hermanos [jse corrigio la errata!], o en algun
caso donde parezca tan justo como en estos [...] y esto con licencia
en escrito del Provincial. Podran también abrir el velo a los que
actualmente fueren Definidores Generales, al Provincial de la
Provincia y al Definidor General y Provincial que hubieren sido de
la dicha Provincia, y al Prior actual del Convento del tal lugar
donde el monasterio estuviere, 0 en cuyo distrito cayere». En la
edicion de 1787 se afade a la lista de privilegiados «el Suprior del
dicho convento cuando esta de Presidente». Anotemos ya de paso
que, acerca de la “tercera”, se dice en esta edicidon: «se sentard en
paraje desde donde pueda oir lo que se diga, la cual no ha de poder
hablar en la tal visita; y esto se ha de observar irremisiblemente,
aunque en la visita estén dos o mas religiosas hablandoy.

culpa fue de Nicolo.

Solo esta ley, con las consecuencias que a lo largo de cuatro
siglos trajo para la fisonomia de las comunidades teresianas en su
contacto hacia afuera, bastaria para hacer al P. Doria merecedor del
estribillo inicial.

Con ocasion de la renovacion conciliar aparecieron en mas de
una ocasion velos y rejas como protagonistas de primer plano, no
por nada es lo primero que se ve. Recuerdo que en una visita a
nuestras Madres de Cordoba, alld por el ano 1976, me sacaron el
tema de las constituciones de la Santa Madre y querian que les
explicase en pocas palabras cual era el texto auténtico... Alun tengo
fresco en la memoria el candor de su pregunta y mi sufrimiento al
no disponer de tiempo ni siquiera para plantear el estado de la
cuestion. Me limité a responderles con carifio: “Hermanas, el
problema no esté en el texto, sino en la testa”...

Los cambios dorianos, con el paso del tiempo, acabaron por
convertir las constituciones de la Santa en espejo quebrado que no
reflejaba integramente y con nitidez el rostro de la madre
Fundadora. Fue necesario mucho tiempo para que los estudios

—36—



histéricos y criticos nos restituyeran sus palabras. ;Cuanto tiempo
haré falta para recuperar su modo de entenderlas?

Y aqui, permitaseme una digresion para menores de 30 afios:
el punto de los velos y rejas, que santa Teresa habia arreglado tan
bien y que, si se hubiera conservado como la Santa lo establecio,
hubiese dado a sus monasterios un aspecto tan distinto, era una luz
destinada a crecer y a iluminar poco a poco el rostro de todas las
demas Ordenes. Pero, puesta bajo el celemin de Doria, no pudo
iluminar ni a propios ni a extranos. Hizo falta esperar al Concilio
Vaticano II y a la Venite seorsum de Pablo VI para que
desaparecieran detalles que vosotros sabréis ya s6lo de oidas, pero
que quienes crecimos antes del Concilio, tuvimos ocasion de ver
con nuestros propios 0jos, como este que me ocurrié a mi en 1962.

Fui a decir mi primera misa en un convento de clausura (no
de carmelitas descalzas), donde habia una monja, muy relacionada
con mi familia. Después de la misa pasamos al locutorio su
hermano y yo para saludarla, pero nos encontramos con la
desagradable sorpresa de que “no podian abrirnos la reja”, ni para
su hermano ni para mi. Razén: se le habian acabado las seis horas
de cupo que cada monja tenia al afio para hablar con el bastidor
abierto.

Después de una larga discusion, en la que yo no estaba
dispuesto a ceder, no por mi, sino por la madre de la interesada (me
habia contado que un dia le cerraron la reja a mitad de visita
porque se le habian acabado las seis horas del cupo anual), la
Abadesa nos manifestd que ella lo sentia mucho, pero que no podia
hacerlo sin permiso del Obispo. Expliqué por teléfono al Obispo lo
que nos estaba pasando y respondid que no faltaba mas, que le
dijésemos de su parte a la Abadesa que podian abrir la reja todo el
tiempo que quisiéramos... y que “no se lo descontasen del cupo del
afio siguiente”.

El tono de voz del Obispo demostraba que no era ¢l quien se
oponia a las “aperturas” que hacia tiempo flotaban en el aire. Pero
la angustia de la anciana Abadesa reflejaba también hasta qué
punto la ley “doriana” (que, por lo demas, no fue ni invento ni
exclusiva suya), condicion6 a veces el crecimiento de las personas
y de las comunidades.

- 37—



N.B.- Los bastidores del locutorio aquel no eran de tela,
como en los conventos teresianos, sino de chapa agujereada. Lo
cual me trae a la memoria las grandes batallas de Ormaneto en
1565 por imponer (en calidad de Vicario de Carlos Borromeo) ese
estilo de chapas a las dominicas de Milan. La disposicion sobre las
chapas provenia de Pio IV y las que se oponian a la novedad eran
dos hermanas del Papa, monjas en ese monasterio, que, no estando
dispuestas a pasar por ello, se rebelan contra una orden de su
hermano y quieren enviarle explicaciones (o pedirle cuentas). La
que lo narra es una hermana de san Carlos, monja en el mismo
convento, ¢ hija como ¢l de otra hermana del Papa. La joven
expresa en varias cartas el deseo de obedecer a su hermano y le
cuenta, de paso, la reaccion de las “reverendisimas sefioras tias”...

Esta historia de familia ilumina, por contraste, la situacion de
otras comunidades donde no hubo més remedio que acatar 6rdenes.
A las que daban largas a la introduccion de las chapas, alegando
falta de fondos, Ormaneto les salia al encuentro pagandoles el
carpintero.

Pocos afios después, el mismo Ormaneto, Nuncio de Espafia,
tratd de imponer las chapas en los conventos teresianos... pero la
madre Fundadora logr6 esquivar el peligro. Por eso es todavia mas
doloroso y pone mas de relieve la culpa de Nicolo, el ver que,
cuando la legislacion de la Iglesia universal comenzd a
encaminarse hacia donde santa Teresa habia llegado con cuatro
siglos de antelacion, no faltd quien recurriese a la autoridad de la
Santa para frenar el “cambio”. Los ejemplos abundan en archivos,
libros y revistas. Baste recordar el Estatuto para la Clausura
(1971) y el escrito del P. Victor de Jesus Maria, que llegd a los
monasterios como precursor de la consulta previa a la redaccion del
mismo en 1969.

Antes de pasar a la estrofa siguiente, quiero responder a una
pregunta que tal vez se haya hecho el lector al principio del
comentario al verso “también esa ley cambi0”. Pregunta que quiza
se le haya olvidado ya después de tanta digresion. Era esta: ;por
qué el P. Doria incluyo la ley sobre el velo de las monjas en las
Constituciones de los frailes?

Respuesta: la maniobra formaba parte de su consabido
sistema, por varios motivos. Conviene recordar, para comprenderlo

—38 —



mejor, que las monjas carmelitas habian nacido en 1452, a siglo y
medio de distancia de los origenes de la Orden, tras una larga
evolucion (suele hablarse de “prehistoria”) que llevd a diversos
grupos de mujeres piadosas a compartir el espiritu del Carmelo y
abrazar su estilo de vida, imitando la de los frailes. De hecho, el B.
Soreth les dio las Constituciones de la Orden con algunas
adaptaciones, y continud la tradicién de que las monjas se rigiesen
por las leyes de los frailes, en los puntos que no estuviesen
contemplados en las propias.

Aunque en el caso de santa Teresa las cosas fueron al revés,
pues es ella la Fundadora que legisla para sus monjas (los frailes
deberian observar las mismas leyes, con las adaptaciones
necesarias), prevalecid, sin embargo, el esquema de la Orden
antigua, por lo que también a las descalzas se les mand6 recurrir,
en caso de duda, a las constituciones de los frailes. Por ese camino
el P. Doria puede introducir tranquilamente en las Constituciones
de los frailes todo lo que quiere imponer a las monjas, y al mismo
tiempo afirmar con grande aplomo y fina restriccion mental que ¢l
no ha cambiado las leyes de las monjas...

Sus sucesores se encargardn luego de corregir las
“divergencias”  entre = ambas  constituciones, imponiendo
naturalmente como modelo las de los frailes.

-39 —



CANCION 4

De madres y de pastoras
proveyo ella a su rebafio
ensefiando a las prioras

a gobernar luengos afios;
viendo en la duracion dafio
reeleccion suprimio

el bendito Nicolo.

DECLARACION

Punto de apoyo fundamental en la comunidad teresiana era la
madre priora, verdadera madre de esa familia reunida en el nombre
del Sefior que desean constituir quienes acuden a sus conventos. Se
la llama también pastora, en memoria del Buen Pastor a quien
representa y trata de ayudar con su servicio. Como no es posible
que todas las personas tengan cualidades para tan alta mision, la
Santa quiere que se mantengan en el cargo las que se hallaren
particularmente dotadas para ¢l, pues ve en la continuidad de
gobierno una garantia de paz y de crecimiento para todo el grupo.
No siempre en la historia de la Iglesia los pastores estuvieron a la
altura de su misidn, sino que, a veces, como dice santa Catalina de
Sena, se convirtieron en “lobos rapaces”. De estos ultimos entendia
méas el P. Doria y, para prevenir la entrada de los lobos,"* corrige
las normas que la Santa habia establecido pensando en los pastores.

De madres y de pastoras
proveyo ella a su rebafio

«El oficio de la madre priora —dice la Santa en las
constituciones— es tener cuenta con que en todo se guarde la regla y

" Lo dice ¢l expresamente: «jAh, Religién mia, que te tengo en mis entrafias!
jTéngote compasion y pienso que han de venir sobre ti, después que yo falte,
lobos robadores y carniceros, que no han de procurar sino robarte tu honor y
vestirte de vestiduras de calamidad y miseria!». Cf. Ana de Jesus, p. 287;
Analecta O.C.D., 10 (1935) p. 58.

— 40—



constituciones [...] y también que se provean las necesidades, asi en
lo espiritual como en lo temporal, con el amor de madre. Procure
ser amada, para que sea obedeciday.

ensefiando a las prioras
a gobernar luengos afnos;

El concepto mismo de madre implica la continuidad. La
comunidad teresiana esta caracterizada por la figura de la madre
Priora al igual que la benedictina por la figura del Abad. Haciendo
un estudio comparativo entre san Benito y santa Teresa el
paralelismo entre ambos, por lo que se refiere a los elementos
esenciales, es perfecto. Nada, pues, de extrafio que en la
organizacion de la comunidad teresiana la priora goce de una
estabilidad que no debe ser interrumpida por causas extrinsecas y
ajenas a la vida misma del monasterio. «De mi parecer —escribe el
13 de enero de 1580 a sus hijas de Sevilla—, mientras no hubiere
cosa muy notable en la perlada que comienza —de mala— no la
habian de mudar en estas casas, porque hay mas inconvenientes de
lo que ellas podran entender».

El pensamiento de la santa es bien claro. No impone a sus
comunidades un cambio de superiora forzado por limites externos:
la que lo hace bien, que contintie lo més posible. Como garantia,
exige practicamente la unanimidad para la reeleccion (no bastan las
dos terceras partes, sino que se requieren “de cuatro partes de
votos, las tres”). Y la que lo hace mal... «en ninguna manera pase
del primer afio sin quitarla». Estas conocidas palabras del Modo de
visitar los conventos son muy importantes para tener una vision
completa del pensamiento de la Santa. El ritmo de sus comunidades
quiere ella que esté marcado por la vida, mds que por esquemas
externos. De hecho, los libros de profesiones demuestran que las
prioras puestas por la Santa al frente de las comunidades que iba
fundado duraron generalmente en el cargo hasta que las quit6 el P.
Doria.

Pero una cosa tan antigua en la tradicion de la Iglesia como la
formula benedictina, se habia convertido para algunos en novedad
peligrosa. La santa tratd de defender su punto de vista haciendo
poner en las constituciones: «Iten que por ser los monesterios de la

—41 -



primera regla nuevos, y no haber tantas personas para el gobierno
dellos, damos licencia para que las prioras puedan ser reelectas en
el mesmo convento, con tal que la que fuere reelecta tenga de
cuatro partes de votos las tres, sin las cuales tres partes la reelecion
sea ninguna. Y para esta reeleccion damos licencia, no obstante
otra cualquiera cosa en contrario».

Notese que si se aduce como razon para permitir la
reeleccion, el hecho de que los monasterios son “nuevos” (el mas
antiguo ha cumplido ya 19 afos), es porque algunos no entienden
la verdadera razon de fondo y estan tratando de corregir la plana a
la Santa.

viendo en la duracién dafio

Mas dafios que ventajas veian en la duracion quienes, no
habiendo tenido experiencia de lo que es una verdadera comunidad
viva y estable, ni habiéndolo aprendido en los libros, tenian ante
los ojos los abusos causados por las conocidas circunstancias
historicas de los siglos XIV y XV.

En las Constituciones de los frailes que rodean a la Santa,
prevalecen elementos juridicos, como prohibiciones de reelegir a
los superiores y periodos breves de gobierno para cerrar el paso a la
ambicion («reeleccion suena a ambicion —dird el P. Doria en su
circular del 24.1.1590- y el no haberlas es humildad, virtud muy
conforme a la descalcez que se profesa»).”” Pero la Historia
demuestra, y la Santa lo sabia muy bien, que el Unico verdadero
antidoto contra la ambicién es el amor, no la brevedad del tiempo
de gobierno. Las normas establecidas por el P. Doria para regular
las elecciones de los frailes (no se podia reelegir en la misma
Provincia pero se podia pasar de una Provincia a otra o de
Consejero a Provincial y viceversa, lo importante era salvar la letra
y no ser reelegido para el mismo puesto) hicieron exclamar a fray
Luis de Leon en carta a Juan Vazquez del Marmol el 18 de julio de
1590: «He gustado de la constitucion de reducir los votos a quince,
y que esos quince puedan andar trocando los oficios entre si; y digo
que he holgado, porque aunque yo tenia grandes olores de la

' Ana de JesUs, p. 172; MHCT 4, doc. 435.

—42 -



ambicion de ese Padre; pero via que la habia encubierto con hacer
votos definitivos a los de la consulta, y estaba aguardando que
descubriese por alguna parte; y halo hecho agora con esto tan
abiertamente, que no sé yo ciego que no lo vea; y si Loaisa no abre
con esto los 0jos, serd muy mas que ciego».

Una exposicion completa del gobierno teresiano comparado
con el ideal de gobierno del P. Doria nos llevaria fuera de los
limites de este breve comentario.'” Baste recordar que las
preferencias juridicas diversas, nacen de visiones profundamente
diferentes de la vida comunitaria, pues no es lo mismo sustituir una
madre que sustituir un guardia de circulacion.

reeleccion suprimio

La suprimid, con rapidez y eficacia, dando el primer paso
importante con el Acta del 5 de julio de 1588 que ya conocemos,
en la cual se establece: «Por cuanto el Sumo Pontifice, en el breve
de nuestra Congregacion, nos prohibe las reelecciones y nuestra
Congregacion, como parece por nuestras Actas, no permite
ninguna, -recuérdese el consabido sistema—, y a nuestras Monjas
se les permitieron al principio porque tenian pocos sujetos que
pudiesen gobernar; por tanto, para que se proceda en esto con mas
acuerdo, mandamos que se oiga el parecer de nuestras Monjas
sobre este caso en el Capitulo que viene, y en el interim no se
puede hacer ninguna reeleccion, sin haber alcanzado primero para
ello licencia de la Consulta, para que también se vea por
experiencia lo que mas convengay.

Este parrafo muestra claramente al menos tres cosas: la
primera, que el P. Doria camina dentro del esquema que considera
a las monjas como imitadoras de los frailes, a cuyas leyes tienen,
por consiguiente, que acomodarse; la segunda, que se siente
investido de autoridad para imponer a las monjas “experimentos”
para ver lo que mas conviene; la tercera, que priva a las

' Ana de JesUs, pp. 180-181.

"7 Mas detalles pueden verse en 1. MORIONES, El ideal teresiano de vida
religiosa y la legislacion primitiva de los carmelitas descalzos, en Monte
Carmelo 76 (1968) 159-190.

— 43—



comunidades de la facultad concedida por sus constituciones de
reelegir a la priora, reservandola a la Consulta.

Quiero hacer notar, entre paréntesis, que esta Acta estuvo
inédita hasta que la publiqué yo en 1968. Esto lo digo porque,
cuando se escribio la historia, se introdujo la leyenda de que el P.
Doria nunca tuvo intencidon de cambiar las leyes de santa Teresa,
sino que la madre Ana y otras monjas se alborotaron sin motivo, y,
con su recurso precipitado al Papa, fueron las causantes de los
cambios.

Volviendo a nuestro tema. Esta Acta constituye en la practica
un veto para la continuacion en el oficio de Ana de Jests, Maria de
San José, Isabel de Santo Domingo, Catalina de Cristo y todas las
grandes prioras de la primera generacion formadas por santa
Teresa. Lo entendieron tan bien las monjas, que, al acabar el
trienio, se abstuvieron en algunos casos de hacer eleccion... En el
cual caso jgobierna como vicaria la que hasta entonces habia sido
priora! (Isabel de Santo Domingo, por ejemplo, estuvo de vicaria
afio y medio). No se puede negar que la madre Fundadora habia
formado bien a sus hijas y les habia ensefado que, “medios hay
para todo” como decia ella. Pero, en cuestion de medios, la gama
que podia utilizar el P. Doria era mucho mas amplia...

A menos de dos afios de distancia, esta Acta, corregida y
aumentada, fue incluida en el capitulo ya citado de las
constituciones de los frailes en 1590 (aquello de que queria saber el
parecer de las monjas y ver por experiencia lo que mas convenia,
era puro género literario). Leemos en el n. 5: «Por cuanto ya el
nimero de nuestras monjas ha crecido, y por las muchas razones
que para ello hay, ordenamos y mandamos que las prioras de
nuestros conventos de monjas, que acaban su trienio, no puedan ser
reelectas en el mismo convento hasta que otro trienio pase, empero
en otro cualquier convento de la Orden podra ser en ese tiempo
electa por priora. Para que desta manera se conformen con todo el
gobierno de la Orden y con el Breve de Su Santidad». Adviértase la
equiparacion total de las monjas a los frailes y lo antiteresiano de
esta norma que prevé la peregrinacion e intercambio de prioras de
un convento a otro.

En el numero siguiente se establece, como requisito
indispensable para comenzar a ejercer cualquier oficio, la

—44 —



confirmacion de la Consulta, con la amenaza de avocar a si la
eleccion si no se someten a la norma: «y si, lo que Dios no quiera,
tornase el tal convento a elegir la que asi no fuere confirmada, en
tal caso la Consulta y Difinitorio proveera el tal oficio de priora y
oficiala por aquella vez, eligiéndola conforme a nuestras
constituciones.

El cambio —siguiendo el proceso de “normalizacion”— pasara
a las constituciones de las monjas en 1592: «Las Prioras no pueden
ser reelectas en los mismos conventos donde antes lo fueron en
Prioras, ni en Suprioras, salvo pasados tres afios, como en los
Religiosos esta ordenado». Todo eso y mucho mas cambid en las
constituciones teresianas

el bendito Nicolo.

Podria pensar alguno que “bendito” es aqui un epiteto,
empleado por personas timoratas para evitar otros que no sonarian
bien en labios religiosos. Podria pensarse incluso que alguna de las
prioras, depuestas por ¢€l, recibié sus intromisiones como una
bendicién, en el sentido de que las dejé libres de cargos y
responsabilidades: «que de estar sin cayado no me pesa —dice
Maria de San José— que no soy coja, ni lesion me oprime, antes
salto mas libre en la dehesay...

Pero “ser un bendito varén” se usa también en castellano para
indicar una persona que no acaba de enterarse donde se halla. Y
este es el sentido literal del verso. El P. Doria no lleg6 a saber, ni
por ciencia ni por experiencia, en qué consiste el gobierno religioso
y, no contento con desviar a los frailes de la ruta teresiana, arrastro
también a las monjas por su camino errado.

N.B.- La Consulta, que viene mencionada en estos
comentarios, es una forma de gobierno inventada por el P. Doria e
introducida, con el consabido sistema, a partir de 1585, que
consiste en sustituir el gobierno personal y paterno, tradicional en
la Vidfa8 monadstica, por una comision que todo lo soluciona por
votos.

' Véase el trabajo exhaustivo del P. Hipélito LARRACOECHEA, La Consulta.
Estudio historico-juridico, en Monte Carmelo 77 (1969) 153-189, 341-368.

— 45—



CANCION 5

Si ya desde los comienzos
tanto cambiaba el Vicario,
para prevenir tropiezos
pidi6 Ana el Comisario;
que no era necesario

su Majestad sentencio

por artes de Nicolo.

DECLARACION

Ante los cambios introducidos por el P. Doria, la madre Ana
de Jesus recurrid a la Santa Sede pidiendo la confirmacion de las
Constituciones teresianas. En esa ocasion se introduce la figura del
Comisario, que deberia ser un religioso, elegido por el Capitulo,
con la mision de ocuparse directamente de los asuntos
concernientes a las Monjas. Doria se las ingenidé para impedir,
gracias a la intervencion del Rey, la ejecucion del Breve y la
consiguiente institucion del Comisario.

Si ya desde los comienzos
tanto cambiaba el Vicario

El P. Doria lleg6 al Provincialato con un conocimiento muy
superficial de la novedad teresiana. Cuando, por razones de su
oficio, tratd un poco mas de cerca con las descalzas, comenzd a
descubrir que en muchos detalles diferian del estilo aprendido por
¢l y desde el primer momento interpreté las diferencias como
imperfecciones de las monjas. Por eso emprendid inmediatamente
su tarea de corregirlas y de acomodar su legislacion a la de los
frailes. Recuérdese el Acta de 1588.

para prevenir tropiezos
pidi6 Ana el Comisario;

Sabida es la importancia que daba santa Teresa a la
estabilidad de las leyes, y en su escuela se habia formado la madre

46—



Ana de Jesus. Ante el cariz que estaban tomando las cosas, la
madre Ana, de acuerdo con otras prioras y asesorada y apoyada por
personas competentes, obtuvo de Sixto V el Breve Salvatoris,
fechado a 5 de junio de 1590, en el que se abolian los cambios
introducidos por el P. Doria, se prohibia cambiar las constituciones
en lo sucesivo sin el consentimiento de las monjas, y se instituia la
figura del Comisario como garante de la aplicacion de las
constituciones teresianas y de la uniformidad entre las descalzas. El
Comisario deberia ocupar el primer puesto después del Vicario
General.

Es de notar que en 1588, al pasar la Provincia de los
Descalzos a la categoria de Congregacion, se habia dividido en
cinco provincias, y que las monjas se hallaban ante la alternativa de
elegir o el gobierno de la Consulta, que rechazaban de plano por lo
absurdo de la idea y los efectos negativos de los primeros
experimentos, o quedar repartidas entre cinco provinciales, con el
consiguiente peligro para la unidad interna y para la uniformidad
en la interpretacion de leyes y costumbres.

que no era necesario
su Majestad sentencio

La llegada del Breve coincidi6 con la terminacién del
Capitulo de 1590, cuyas decisiones (y no eran pocas) referentes a
las monjas anulaba, cuando la tinta estaba todavia fresca. Ello
suponia un revés demasiado fuerte para el P. Doria cuyos esfuerzos
legislativos con respecto a las descalzas quedaban reducidos a
cenizas. Por eso recurri6 al Rey Felipe II, quien impidié la
ejecucion del Breve

por artes de Nicolo.

Las artes con que el P. Doria logrd superar la barrera que el
Papa le ponia en su camino de reforma de la obra teresiana, pueden
reducirse a dos pasos fundamentales: primero, individuar la
persona que mas influyjo tendrd en la decision; segundo,
convencerla de la justicia de su propia causa, con los argumentos

—47 -



que mas efecto produzcan en ella, aunque no siempre sean los mas
conformes a la verdad, a la justicia y a la caridad.

Como el Breve Pontificio significaba para el P. Doria la ruina
de su empresa, no le quedaba mas remedio que impedir su
ejecucion. Pero como, por otro lado, la madre Ana veia en el Breve
la salvacion de la obra de la madre Fundadora, deseaba
ardientemente la ejecucion del mismo. Se hizo, pues, inevitable el
pleito ante el Consejo Real de Castilla.

Ejecutores del Breve fueron nombrados D. Teutonio de
Braganza, Arzobispo de Evora, y fray Luis de Leén. D. Teutonio
abandond la causa por falta de salud y desde el 25 de agosto de
1590 tomo el asunto en sus manos fray Luis de Leon solo, pero
todos sus argumentos se estrellaron contra las artes de Nicolo. El
cual, una vez individuado el ministro que tenia que estudiar el caso
antes de presentarlo al Consejo, supo utilizar argumentos tan
persuasivos que logr6 evitar la reunion misma del Consejo y hacer
que Felipe II decidiese personalmente: el rechazo del Breve
Salvatoris y la dispersion de todos los que habian concurrido para
obtenerlo.

Los argumentos empleados por ambas partes a lo largo de
este pleito estan ya hace tiempo publicados por extenso'’ y en
resumen.”’

Por ello, para la inteligencia del verso, bastara recordar aqui
brevemente, que, el ministro en cuestion, hubiera necesitado un
curso especial sobre “El Carisma de los fundadores” para entender
los argumentos del grupo teresiano, en el que se razona de esta
manera: «Pues Nuestro Sefior la escogio para fundadora de creer es
que le comunico mas luz para el gobierno de su orden que a otras
personas a quien no escogio para esto, sino para que caminasen con
la luz que a ella habia dadoy...

En cambio, para entender los argumentos empleados por el P.
Doria, estaba seguramente mucho mejor preparado: «La causa por
que estos tres han levantado esto [...] es porque el padre Gracian
fue por sus culpas sentenciado y corregido y a Ana de Jesus y
Maria de S. Joseph les fueron puestos mandatos con precepto para

1 Cf. Ana de Jesus, pp. 203-262, y el vol. 4 de MHCT passim.
2% Cf. I. MORIONES, El carisma teresiano, Roma 1972, pp.171-183.

48 —



frenar alguna libertad que se habian tomado, y quitoseles el ser
reelectas que sintieron mucho, lo cual basté para levantar en ellas
indignacion, la cual han mostrado los tres en diversas obras y
desobediencias que consta y se podran ver, aunque tienen por
mejor quitarles esta carga que no descubrir lo que pasan dentro de
la religion»... En cuanto a fray Luis de Leon, para recusarlo como
ejecutor del Breve, bastaria un solo motivo: Tiene «intima y muy
familiar amistad de cuatro afios a esta parte con Ana de Jesus,
priora que fue del dicho convento de Santa Ana de Madrid, que es
una de las que causan este pleito, y es de manera que pocos dias
faltan, que no esté en el dicho monesterio cuatro y cinco horas con
ella a solas, cerrado en la iglesia o locutorio, y tiniendo su mula a la
puertay...

A veces se suele decir que también santa Teresa recurri6 a
Felipe II... pero de recurrir a recurrir va mucho.

—49 —



CANCION 6

Pues que comenz6 por ellas
Teresa a fundar su Orden,
en los principios descuellan
nuestras hermanas mayores;
cegado por sus rigores

las més santas castigo
misogino Nicolo.

DECLARACION

Ponese de relieve en esta estrofa la importancia que tienen
para la verdadera historia de la Orden las primeras colaboradoras
de santa Teresa, y como la fisonomia del “grupo fundacional” esta
todavia sin describir, a causa del influjo del P. Doria: pues no sélo
no comprendié ¢l la grande virtud de aquellas almas, sino que
impidi6 también que otros la apreciaran.

Pues que comenzé por ellas
Teresa a fundar su Orden,

El Carmelo Teresiano nace del corazon de Teresa de Jesus,
que da vida a su primera comunidad, el 24 de agosto de 1562, con
cuatro jovenes que vienen directamente de sus familias. En la
madre Teresa, que pronto sera llamada por sus hijas la madre
Fundadora, ven un punto de referencia seguro y el modelo que
quieren imitar para alcanzar la perfeccion religiosa.

en los principios descuellan
nuestras hermanas mayores;

Como los luceros, que aparecen mas grandes y brillantes
entre los demads astros, dice en su célebre pagina fray Luis de Ledn:
«Yo no conoci ni vi a la madre Teresa de Jests mientras estuvo en
la tierra; mas agora que vive en el cielo la conozco y veo casi
siempre en dos imagenes vivas que nos dejo de si, que son sus hijas
y sus libros [...] Porque por la virtud que en todas resplandece se

—50-



conoce sin engafo la mucha gracia que puso Dios en la que hizo
para Madre de este nuevo milagro, que por tal debe ser tenido lo
que en ellas Dios agora hace y por ellas [...] Porque sus hijas, no
solo son retratos de sus semblantes, sino testimonios ciertos de sus
perfecciones, que se les comunican a todas, y va de unas en otras
con tanta presteza acudiendo, que [...] en espacio de veinte afios,
que puede haber desde que la Madre fundé el primer monasterio,
hasta esto que agora se escribe, tiene ya llena Espana de
monasterios, en que sirven a Dios mas de mil religiosos, entre los
cuales Vuestras Reverencias, las religiosas, relucen como luceros
entre las estrellas menores».”!

cegado por sus rigores

El verbo cegar, como intransitivo, significa perder enteramente
la vista, en el cual caso, el que no ve, se deja guiar por otro que ve;
pero no es este el caso del P. Doria. En cambio, en sentido
figurado, cegar significa ofuscar el entendimiento. Esta es la
interpretacion que mas recurre en las fuentes, aunque también se
habla en ellas de “anteojos de celo”, los cuales no quitan del todo la
vista, sino que deforman la imagen y hacen ver las cosas o las
personas diversas de lo que son.

las més santas castigo

A Maria de San José le impuso, bajo pena de excomunion y
de pecado mortal, preceptos injustos y deshonrosos y la conden6 a
nueve meses de carcel; a la M. Ana de Jesus la recluy6 en su celda,
privada de la comunion diaria y la desterrd del convento de Madrid
fundado por ella; a Isabel de Santo Domingo y Catalina de Cristo
las privé del oficio de prioras...

misogino Nicolo.

Misogino, del griego, dicese de la persona que aborrece a las
mujeres. Para entender el verdadero sentido de este adjetivo

I Cf. Ana de Jesus, pp. 135-137.

—-51-



aplicado al P. Doria, hay que tener en cuenta lo que deciamos antes
sobre los “anteojos”, que pueden ser de celo o de otras muchas
clases. Segun eso, podria darse el caso de que Doria no aborreciese
propiamente a las mujeres, sino la imagen de mujer que divisaba a
través de sus anteojos. No se ha hecho todavia un estudio cientifico
sobre este punto, por lo que el comentario a este verso, mas que el
resultado de una investigacion, puede ofrecer s6lo unas sugerencias
para quien desee realizarla.

Al hacer ese estudio, no se olviden, entre otros, los siguientes
detalles:

1. Del principal amigo y colaborador del P. Doria, el P.
Ambrosio Mariano de San Benito, dice santa Teresa que era
“enemigo de tratar con mujeres™™ (“Dios los cria y ellos se
juntan”, dice el refran).

2. La vocacion religiosa tardia pudo haberle dado el tiempo
de constatar que no tenia vocacion al matrimonio... por culpa de
las mujeres. Esa renuncia (o ese rechazo segun los casos) puede
repercutir a la hora de vivir el celibato, y hacer proyectar en la
mujer consagrada el juicio antecedente, marcado por el pesimismo.
No hace falta ser un especialista para saber que: las relaciones de
Teresa de Jesus con tantos varones ilustres de su tiempo, la
comunicacion fraterna y espiritual que reinaba entre el prior y la
priora de Granada (véase el Cantico Espiritual), el gobierno
paterno del P. Gracian, cuya visita llenaba de consuelo a las
comunidades... distan afios luz del gobierno de la Consulta y de las
telas de arafia tejidas por Doria para “defender” a las descalzas. La
Santa tiene experiencia de Redencion, Doria parece tenerla mas
clara de pecado original.

3. El P. Doria es hijo de su tiempo, y en su tiempo vivian
aquellos de quienes escribe santa Teresa en la primera redaccion
del Camino: «No basta, Sefior, que nos tiene el mundo
acorraladas... que no hagamos cosa que valga nada por Vos en
publico, ni osemos hablar algunas verdades que lloramos en secreto
[...] No lo creo yo, Sefior, de vuestra bondad y justicia, que sois
justo juez y no como los jueces del mundo, que —como son hijos de

2 Fundaciones, 17, 8.

—52—



Adan y, en fin, todos varones— no hay virtud de mujer que no
tengan por sospechosay.

4. Del P. Juan de J.M. Aravalles, principal redactor de la
Instruccion de Novicios editada por el P. Doria en 1591 es esta
perla: «Dios, mis hermanos, les libre de animal tan pestifero como
la mujer».

5. El mismo P. Doria, para quien «la doctrina universal de la
Iglesia es que la mujer calle y deprenda y mire por si»,>> en su
Tratado de la perfeccion del Carmelita Descalzo, recomienda al
superior: «Jamas deje en recreaciones o entremeses tratar de
mujeres; sino luego lo ataje, aunque sea dia de Pascua. Porque es
cosa tan fuera de lo que el religioso debe tratar, que habiamos
todos de abominar deste lenguaje».”* No habria, pues, que buscar
en ese ambiente al autor (o autora) que sintetizd en cuatro versos
un capitulo de sabiduria popular:

«Piedra en bruto viene a ser
el hombre de mas talento

si no le da pulimento

el amor de una mujer»...

Es este un aspecto fundamental para comprender, por una
parte, el porqué de muchas actuaciones del P. Doria y de sus
colaboradores, y por otra la situacion de objetiva dificultad y casi
imposibilidad sicologica con que tropezaron a la hora de
comprender y aceptar el magisterio teresiano, tanto en la persona
de la Santa como en la de sus principales hijas y colaboradoras.”

» MHCT 4, doc. 457, p. 211.
#* Analecta O.C.D., 10 (1935) p. 63.

* El P. Gracian estaba mas capacitado para acoger el magisterio de la madre
Fundadora: «Cuando Dios da luz a alguna mujer, y sus confesores y prelados,
que estan en lugar del mismo Dios, la mandan que lo escriba para provecho de
almas, no va contra lo que dice el Apdstol: Mulieres in Ecclesia tacenat».
J.GRACIAN, Dilucidario..., c. 2. Cf. LMORIONES, Un precursor del Doctorado
teresiano: Jerénimo Gracian de la Madre de Dios, en Monte Carmelo 78 (1970)
131-142.

- 53—



CANCION 7

Si también entre los frailes
pudo Teresa contar

con discipulos cabales,
como su padre Gracian

0 el santico de fray Juan,
también a esos persiguid
el celo de Nicolo.

DECLARACION

Aunque so6lo en el grupo femenino pudo la Santa ejercer
plenamente su mision de madre y de maestra, se recuerda en esta
estrofa que la maternidad espiritual de la Fundadora abarca también
a los varones, entre los cuales, junto a los discipulos verdaderos, se
infiltraron falsos maestros que intentaron, y en parte lo
consiguieron, suplantar a la Madre.

Si también entre los frailes
pudo Teresa contar
con discipulos cabales,

Cabal, en sentido figurado, significa completo, perfecto.
Queremos afirmar en estos versos que santa Teresa conto entre sus
frailes con muchos discipulos que asimilaron su ideal, lo vivieron y
lo defendieron valientemente, aunque al final consiguié prevalecer
el otro grupo, y, como la historia la escribieron los vencedores, no
sabemos sobre ellos tanto como quisiéramos. Entre todos ellos
nadie se ha hecho merecedor del titulo de discipulo acabado de
santa Teresa

como su padre Gracian
0 el santico de fray Juan.

Mientras al P. Gracian no se le coloque en el puesto que le

corresponde, como coadjutor de santa Teresa y pieza clave de su
obra entre 1574 y 1585, la historia de los origenes seguira coja. El

— 54—



mismo san Juan de la Cruz saldra ganando cuando se le encuadre
en la linea teresiana y en su condicion de discipulo e hijo de la
madre Fundadora, sin quitar nada a su condicion de padre de su
alma. Si todavia esa historia esta sin escribir, es porque la presencia
del P. Gracian y del P. Juan de la Cruz entre los frailes, era una
referencia demasiado explicita al ideal teresiano y un impedimento
insuperable para el progreso de las reformas proyectadas por el P.
Doria. Por lo cual

también a esos persiguid
el celo de Nicolo.

El P. Gracian fue el primero en advertir el peligro doriano,
tanto para las monjas como para los frailes, y el primero en dar la
voz de alarma. No por nada habia estado diez afos al frente de la
obra teresiana. Por eso también la reaccion contra él fue mas
violenta e incontenible. Después de varios afios de persecucion en
crescendo, con un proceso en el que la tnica ausente fue la justicia,
Doria lo expuls6 de la Orden el 17 de febrero de 1592. Juan de la
Cruz parece ser que abrid los ojos un poco mas tarde que Gracian,
aunque, a falta de fuentes, yo personalmente me inclinaria a pensar
que vio mas de lo que dijo y sufri6 més de lo que nos imaginamos.
El hecho de que quedara sin oficio en el Capitulo de 1591
demuestra simplemente que el grupo del P. Doria detenia de tal
forma la mayoria de los votos, que no necesitaba preocuparse de
las apariencias. No se olvide que ya en 1588 Antonio y Mariano
salieron elegidos Consiliarios antes que fray Juan, y que lo que
preocupa al grupo dirigente tiene muy poco que ver con las
preocupaciones del Santo, de la Santa y de Gracian.

Unidos en vida por el amor a la Santa y unidos, al menos en
parte, también en la “desgracia”, el celo de Doria —transmitido a
sus discipulos— los persigui6, aun después de muertos, hasta
contraponerlos el uno al otro. De esta persecucion provienen
ciertos lugares comunes que han llegado hasta nuestros dias,
impidiendo a muchos el acceso al conocimiento historico de los
hechos. No es raro oir: “Si Gracidn se hubiera portado como el
santo Padre, obedeciendo a los superiores y aceptando la
correccion, no hubiese sido expulsado de la Orden...” Los que se

— 55—



quedan ahi, den, por favor un paso mas adelante y respondan a esta
pregunta: si la acusacion sonaba algo asi como «Diga si es verdad
que tuvo tres hijos de Maria de San José...», ;debia responder “mea
culpa, denme la penitencia” o debia defender la inocencia de la otra
parte?

En la siguiente fase de la evolucion de la Orden (siglo XVII)
se repescard la figura del Santo para hacerlo padre y fundador de
los Descalzos, revistiéndolo de todas las caracteristicas necesarias
para que no desentone en el esquema doriano de perfeccion. Al
borrar a Gracian de la historia, quedaba un vacio incolmable de
diez afios que se tratd de llenar atribuyendo a fray Juan de la Cruz
algunos papeles que en realidad no habia desempefiado.

En la tercera fase, cuando algunos aspectos del estilo del P.
Doria resulten ya insoportables para la mayoria, se retocard un
poco la figura del Santo y se tratara de hacer de €l algo asi como el
justo medio entre los extremos Doria-Gracian... (Cf. Bruno de
Jestis Maria, etc.). Veamos siquiera una frase de Bruno en su Vida
de S. Juan de la Cruz, aparecida en 1929 y reimpresa en francés y
en otras lenguas: «Jeronimo Gracian y Nicolas Doria pasaran, Juan
de la Cruz permanecerd, sera el maestro que transmite la ciencia
segura. Mas aun, llegara a ser, el 24 de agosto de 1926, Doctor de
la Iglesia universaly».”

La Vida del Santo por Criségono signific6 un paso
importante hacia adelante, con respecto a la de Bruno, en cuanto a
liberar a san Juan de la Cruz de tintas dorianas, pero en algunos
ambientes se siguid prefiriendo la biografia de Bruno a la de
Crisogono. Por otra parte, la muerte prematura del P. Criségono
nos privo de la que podia haber llegado a ser la biografia
“definitiva”, ya que los editores y anotadores de su obra postuma,
en lugar de seguir adelante por el camino abierto por Crisdgono,
volvieron la vista atrés, victimas de la mentalidad creada por las
Cronicas.

Pero la realidad no fue asi. El conflicto, iniciado en el siglo
XVI y continuado en los siguientes, no tuvo lugar entre Doria y
Gracidn, sino entre el P. Doria y el carisma teresiano. No hay una

% «Jérome Gratien et Nicolas Doria passeront, Jean de la Croix demeurera, il
sera le maitre qui transmet la science certaine. Bien plus, il deviendra, le 24 aott
1926, Docteur de 1'Eglise universelle». Ed. Brujas 1961, p.112-113.

—56 —



santa Teresa modelo de las monjas y un san Juan de la Cruz
modelo de los frailes, sino una madre Fundadora, seguida por unos
y desconocida por otros. El Santo no estd entre los dos extremos,
sino en medio del grupo teresiano, y contraponerlo a Gracian es
seguir repitiendo esquemas del siglo XVIL.*’

En los Congresos de 1991, con ocasion del IV Centenario de
la muerte del Santo, se ha vuelto a hablar de la urgencia de
reescribir su biografia. Lo dijo ya Antonio de los Reyes en 1796 y
lo repeti yo en 1968. Pero cuando en el Capitulo General de 1991
se hablo de “rehabilitar” la figura del P. Gracidn, se replicd que no
estd todavia madura la cuestion, que hay que seguir estudiando...
jAnimo!

T Cf. HipoLITO DE LA S.F., La «Vida de S. Juan de la Cruz» por el padre
Crisdgono de JesUs. Reparos criticos, en Monte Carmelo 77 (1969) 1-33.

- 57—



CANCION 8

Teresa con piedras vivas
construia su edificio,

a otros les parecia

de mas efecto el ladrillo,
y prevaleci su estilo
porque adobes empled
en su obra Nicolo.

DECLARACION

Se recuerda en esta estrofa una de las notas caracteristicas de
la pedagogia teresiana, que hoy dia solemos llamar respeto de la
persona. El cual respeto es perfectamente compatible con la
observancia de las leyes de convivencia establecidas precisamente
para ayudar a crecer a quien las cumple.

Teresa con piedras vivas
construia su edificio,

Por edificio se entiende aqui tanto cada una de las
comunidades como la Orden en cuanto tal, y significa el verso que,
como la Celestial Jerusalén estd construida con piedras vivas, asi
también queria la Santa que sus hijas alcanzasen la perfeccion de
que el Senor las habia hecho capaces, y que cada una desarrollase y
pusiese sus talentos al servicio de Dios y de la Iglesia. La
originalidad de cada una, no sélo no comprometia la solidez del
edificio sino que lo hacia mas firme, pues su Unico fundamento era
Cristo y el cemento la caridad.

a otros les parecia
de més efecto el ladrillo,

A diferencia de la piedra, el ladrillo evoca ya de por si la idea
de uniformidad. Por analogia se alude en estos versos a ciertas
personas del tiempo de santa Teresa que tendian a exagerar el papel
de la observancia regular, hasta casi hacer consistir la perfeccion

— 58 —



religiosa en la perfecta uniformidad en comida, vestido y cama.
«Aquel es santo que es observante, aquel es mas santo que es mas
observante, aquel es santisimo que es observantisimo».” Si esa
tendencia no es corregida a tiempo, llega a confundir unidad con
uniformidad, y diversidad con division.

y prevalecio su estilo

Tanto que en las constituciones de los frailes se establecio:
«La vida regular se prefiera a otras cosas». Por lo demas, aunque
ese estilo alcanzé en el P. Doria el cenit de la Historia de la Iglesia
universal: «Mis huesos en la tumba, chocandose unos con otros,
gritaran: observancia regular, observancia regular!»... no hay que
pensar que fue patrimonio exclusivo suyo, ni sdlo del siglo XVI.
En todo tiempo y lugar puede haber personas con predisposicion a
fabricar ladrillos.

Hablando un dia del tema con mi madre, me hizo esta
reflexion: «Yo tengo trece hijos y me habéis salido todos distintos.
(Como es posible que en el convento os quieran hacer a todos
iguales, siendo ademads de padres diferentes?»

porque adobes empled
en su obra Nicolo.

El adobe es una masa de barro en forma de ladrillo secada al
aire. Se emplea aqui también en sentido alegdrico para indicar que
el P. Doria, no contento con excluir de su edificio piedras vivas, y
hasta piedras angulares, como el P. Gracidn o el P. Juan de la Cruz,
los sustituy6 con otros religiosos que evocan mas el adobe que la
piedra.

“En su obra”. Estas palabras podrian entenderse de dos
maneras. La primera: que para la actividad reformadora que él
estaba llevando a cabo en el edificio teresiano, se sirvio de la
colaboracion de ese tipo de personas. La segunda interpretacion, en
cambio, considera “su obra” como un nuevo edificio, y en ese caso
los adobes los emplearia como material de construccion.

2 N. DORIA, Aviso 76. Ed. FORTUNATO DE J.S., Nuevos avisos del P. Nicolas
Doria, en Ephemerides Carmeliticae 16 (1965) 426-442.

— 59 —



CANCION 9

De la santa libertad

fue Teresa paladina,

mas esta vida mortal
nunca da flor sin espina

y a la vuelta de la esquina
enemigo aparecio

de libertad Nicolo.

DECLARACION

Se expone en esta estrofa como santa Teresa, liberada por
Cristo de todo otro lazo que no fuera El, se convirtié en maestra de
libertad para todas las personas con que trataba, en especial para
sus hijas e hijos. Entre los elementos de la pedagogia teresiana la
santa libertad aparece como uno de los mas importantes. Se hace
notar también que no todos interpretaron como ella la libertad con
que Cristo nos liberd, y se proclama al P. Doria portaestandarte de
estos ultimos.

De la santa libertad
fue Teresa paladina,

Paladin, en sentido figurado, significa defensor denodado de
alguna cosa. Aplicando este término a santa Teresa queremos
afirmar que ella defendié denodadamente la santa libertad como
elemento caracteristico de su ideal de perfeccion: «Libres quieres
Dios a sus esposas, asidas de so6lo El», «con libertad se ha de andar
este camino puestas en las manos de Diosy.

Y la defendio, naturalmente, de sus enemigos, los cuales
pueden dividirse en dos clases: terrenos y ultraterrenos.

El temor a los primeros estd documentado especialmente en
el carteo de la madre Fundadora con su candidato a Provincial en
visperas del capitulo de Alcald. Escribe, por ejemplo, el 21 de
febrero de 1581 al P. Gracian: «Eso de tener libertad para que nos
prediquen de otras partes me advirtio la priora de Segovia, y yo por
cosa averiguada lo dejaba. Mas no hemos de mirar, mi padre, a los

— 60—



que ahora viven, sino que pueden venir personas a ser perlados que
en esto y mas se pongan. Por eso vuestra paternidad nos haga
caridad de ayudar mucho, para que esto y lo que el otro dia escribi
quede muy claro y llano ante el padre comisario; porque, a no lo
dejar €1, se habia de procurar traer de Roma, segin lo mucho que
entiendo importa a estas almas y a su consuelo, y los grandes
desconsuelos que hay en otros monesterios por tenerlas tan atadas
en lo espiritual; y un alma apretada no puede servir bien a Dios y el
demonio las tienta por ahi, y cuando tienen libertad muchas veces
ni se les da nada ni lo quiereny.

Es este un buen testimonio de como la madre Fundadora
quiere que sus conquistas queden insertas en la ley para garantizar
su duracion.

Notese que santa Teresa, mirando hacia el futuro, no da nada
por descontado, antes bien demuestra tener un claro conocimiento
de que sus logros pueden frustrarse; y alude expresamente a un
cierto tipo de personas que, si se ven con las riendas de un gobierno
en las manos, no son tan entusiastas de la libertad como ella.
Teresa, pues, defiende la santa libertad contra posibles enemigos
humanos.

Pero mas importancia todavia tiene la defensa contra los
enemigos ultraterrenos. En el comentario al Paternoster, la madre
Fundadora pone en guardia a sus hijas contra las tentaciones del
demonio cuando se viste de angel de luz; y, comentando
precisamente la peticion «Et ne nos inducas in tentationem, sed
libera nos a malo» les advierte que: bien arraigadas en el amor y
temor de Dios, podran «andar con una santa libertad, tratando con
las personas que se ofreciere» y librarse de los dafios que les podria
causar el demonio trayéndolas «encogidasy.

«Y si el alma se comienza a encoger, —contintia la Santa— es
muy mala cosa para todo lo bueno. A las veces da en ser
escrupulosa y veisla inhabilitada para si y para las otras; y cuando
no, es buena para si, mas no llegard muchas almas a Dios, como
ven tanto encogimiento y apretura. Es tal nuestro natural que luego
ahoga, y por no nos ver en aquel apretamiento quitasenos la gana
de llegarnos tan particularmente a el camino de la virtud. Y viene
otro dafio de aqui, que es juzgar a los otros que no van por aquel
camino, sino con mas santidad (por aprovechar el projimo) tratan

—61 -



sin esos encogimientos; luego nos pareceran imperfectos. Si tienen
alegria santa nos parecera disolucion [...] Es muy peligrosa cosa y
un andar en tentacion continua y muy de mala digestion, porque es
en perjuicio del projimo; y pensar que si no van todos por vuestro
camino de encogimiento no van tan bien, es malisimo».”’

Es un hecho bastante facil de constatar, porque salta a la
vista, que las almas, al iniciar el camino de la perfeccion, tienden a
encogerse.

Queriendo una vez traducir la terminologia teresiana
(encogido, encogimiento) al italiano, y no encontrando un término
equivalente, se me ocurrid poner el ejemplo de la tela de baja
calidad, que, al meterla en el agua, “encoge”. Claro que no es
idéntico el encogimiento de un tejido y el de una persona, pero, si
se observa el fendémeno con atencidon, no deja de haber cierta
analogia: es como si la persona, sumergida en una vida de piedad
mas intensa, como el tejido en el agua, tendiese a inclinar la cabeza
(“como un higo maduro” se decia en el siglo XVII), a caminar con
pasos mas cortos, a alejar cada vez menos los brazos del tronco y
las manos de la cintura... Y, pasando de lo exterior a lo interior, nos
encontramos con las actitudes mencionadas por santa Teresa:

1. Peligro de caer en escrupulos, poniendo la perfeccion en
algo que resulta imposible de practicar, y, como lo imposible nunca
se termina, no quedan energias para hacer lo posible, ni para
preocuparse del préjimo: «veisla inhabilitada para si y para las
otrasy.

2. Aunque no llegue a tanto extremo como hacerse
escrupulosa, su actitud, mas que atraer, ahuyenta a las almas que no
tienen todavia conocimiento de la virtud, y que son precisamente
las que habria que conquistar.

3. Lo tercero y mas grave es que juzga por imperfectos a los
que no van por aquel camino, sino que «con mas santidad», por
aprovechar al projimo, «tratan sin esos encogimientosy.

Remedio contra esa tentacion del demonio: la santa libertad.

Y, mientras no se llegue a la santa libertad, ;se esta
perdiendo el tiempo? preguntard alguno. O, con palabras mas

¥ Camino, 71, 4-6. Primera redaccion.

—62 —



claras: jaquel encogimiento sabroso de mi noviciado fue inutil?
iDe ninguna manera! Volviendo a los tejidos de baja calidad,
recuerdo muy bien que mi madre los metia a remojo antes de
cortarlos, y s6lo cuando ya habian encogido lo suyo, cortaba las
prendas.

La Santa advierte claramente que el encogimiento es s6lo una
fase inicial, de transicion... Y que el demonio puede engafiar a un
alma haciéndole creerse ya perfecta, cuando apenas acaban de
ponerla a remojo.

«Asi que, hermanas, -recomienda santa Teresa para
sacudirse de encima esa tentacion— todo lo que pudiereis sin ofensa
de Dios, procurad ser afables y entender de manera con todas las
personas que os trataren, que amen vuestra conversacion y deseen
vuestra manera de vivir y tratar, y no se atemoricen y amedrenten
de la virtud».”

mas esta vida mortal
nunca da flor sin espina

Se recuerda en estos versos, aunque no sea necesario, que
mientras peregrinamos en este mundo tenemos que contar con
limitaciones y dificultades. No es, pues, de extrafiar, que también
este admirable capitulo del magisterio teresiano encontrase
obstaculos en su camino.

y a la vuelta de la esquina

es decir, de repente, al improviso, sin que nadie se lo
esperase

enemigo aparecio
de libertad Nicolo.

Hemos encontrado ya al P. Doria combatiendo contra la
libertad de confesores, contra la libertad de comunicacién en el
locutorio, contra la libertad en la eleccion de las prioras.
Escuchémosle un momento perorando contra el apelativo de santa
aplicado a la libertad. La elocuencia del parrafo se debe al

30 Ccamino, 41,7.

— 63—



momento que esta viviendo su autor. Se trata de la circular que
envio el 21 de agosto de 1590 a todas las descalzas, al enterarse de
que el Papa, con el Breve Salvatoris, acababa de anular todos los
cambios introducidos por €l en las constituciones teresianas. Dice,
pues, el P. Doria:

«No cabe en entendimiento que el Capitulo les diese libertad
para que contra su voluntad y aprobacion y contra el santo Concilio
Tridentino pudiesen llamar cuantos confesores y predicadores
quisiesen, ni que la M. Teresa, que fue tan humilde y obediente, lo
sofiase. Y no parece bien que a trueque de salir con su deseo,
atribuyan tal cosa a tal sierva de Dios. Y pues es asi, claro esta que
esa libertad de confesores es libertad de su deseo, y no libertad
santa, ni dada por la buena madre Teresa, ni por sus
Constituciones, antes contra todo esto. El sefior les dé luz.

«jOh, madres! jy como me duele ver que tan presto monjas
descalzas llamen santa libertad, y cuanta mas razon fuera que
perseveraran algo mas en llamar santa la obediencia, que es propio
de la Religion!». «Con titulo de libertad, que santa la bautizan, —
anade al final de la carta— Vuestras Reverencia desean libertad; con
titulo de suavidad con un solo en el gobierno, apetecen sus deseos
y mando en el gobierno; y con titulo de guardar sus constituciones,
van contra sus constituciones».”!

Para el P. Doria, es una innovacion reciente lo de la “santa
libertad”. Acaba de enterarse de su existencia. No la conocia ni de
oidas. En su formacién habia aprendido que es santa la obediencia,
y en ello quiere perseverar y educar a sus discipulos. Por eso sera
tan comun entre sus seguidores hablar de santa obediencia, santa
pobreza, santo silencio, santa modestia... SOlo la libertad dejara de
ser santa.

Pero hay todavia mas.

El P. Doria, cayendo en la trampa de que nos hablaba la
Santa al principio de esta estrofa, crey6 que era soberbia el caminar
con naturalidad, y la afabilidad teresiana la juzgd disipacion:
«;Qué cosa hay més ajena del religioso descalzo que la soberbia?
iCuanto mejor le estd un vestido pobre, un semblante encogido, un

3! Ana de Jesus, pp. 197 y 200; MHCT 4, doc. 457.

— 64—



habito penitente y un trato humilde, que un vestido galano, un
rostro risuefio y afable en demasia y un trato aseglarado!».*® Y
gracias, sobre todo, al P. Doria, se afiadi6 a la lista de virtudes
descalzas el “santo encogimiento”.

Jeronimo de San José, en su Historia del Carmen Descalzo
(1637), habla: «Del encogimiento con que se crian nuestros
religiosos, adorno tan propio del Carmelita Descalzo, que no lo
pareceria quien careciese de él»...

Yo, personalmente, llegué¢ a conocer monjas ancianas que
recordaban haber oido acusarse, en el capitulo de culpas, de “haber
faltado al santo encogimiento”. No he logrado, en cambio,
documentar el hecho de que al P. Doria ni a ninguno de sus
discipulos les haya entrado remordimiento de “haber faltado a la
santa libertad”.

32 Ana de Jesus, p. 287; Analecta O.C.D., 10 (1935) p. 58.

— 65—



CANCION 10

Con la labor de sus manos
se ganaba ella la sopa

no desdefiando trabajos
desde la pluma a la escoba;
si a comer la sopa boba
alguien después aprendio
culpa fue de Nicolo.

DECLARACION

Se pone de relieve en esta estrofa la fidelidad de santa Teresa
a toda la tradicion mondstica en general, y al espiritu de la Regla
carmelitana en particular, por lo que se refiere a la importancia del
trabajo como elemento caracteristico de la vida religiosa. Se
advierte también que, si alguno, en el transcurso de los siglos, no
asimil6 plenamente este aspecto, se debid a las interferencias del P.
Doria en la transmision del carisma teresiano.

Con la labor de sus manos
se ganaba ella la sopa

Tanto el ejemplo de san Pablo como el “ora et labora” de san
Benito, hallan en la vida de santa Teresa un eco mucho mas
profundo que algunos usos introducidos en las estructuras de la
vida religiosa con el correr de los siglos. La confianza en el
Esposo, a quien han consagrado sus vidas, y la conciencia de que la
entrada en clausura no dispensa de la ley comun del trabajo, dan a
la Santa y a sus hijas el impulso necesario para librarse de
condicionamientos como la “dote” o la “mendicidad”, que podrian
interferir en el crecimiento de las comunidades y de las personas.
La madre Teresa se siente capaz de ganarse el sustento

no desdefiando trabajos
desde la pluma a la escoba;

— 66 —



«La tabla del barrer se comience por la madre Prioray...
establece la Santa en el capitulo XI de sus Constituciones, y, en
cuanto al manejo de la pluma, no por nada es Doctora de la Iglesia.
Ademas, en otra de sus geniales normas, aclara: «Cada una procure
trabajar para que coman las demas» (cap. I1X). El trabajo,
purificado de todo egoismo, se convierte en aglutinante
comunitario. Cada una, segin su habilidad y en el puesto que la
comunidad le indica, contribuye generosamente al sustentamiento
de la misma. No hace falta ni sala de labor, para controlar el
rendimiento de las “trabajadoras”, ni sefialar tarea, para garantizar
un minimo de produccion. «Cada una procure trabajar para que
coman las demds». Con sosiego: trabaje el cuerpo, descanse el
alma. En la presencia del Sefior.

Escribe la Santa al P. Gracian el 20 de septiembre de 1576,
hablando de las visitas del P. Roca: «Mucho he puesto con ¢l que
ponga mucho en los ejercicios de manos, que importa infinitisimo.
Dije que lo escribiria a vuestra paternidad, porque ¢l dice que no se
tratd en capitulo. Yo le dije que estaba en las constituciones y
regla, que a qué iba sino a hacerlo guardar» (n. 8).

El P. Gracian, también en ese aspecto, iba perfectamente de
acuerdo con la madre Fundadora y, al examinar los libros de
cuentas en las visitas de los monasterios, le gustaba hacer resaltar
lo que la comunidad habia ganado con su trabajo. Por ejemplo, en
la visita que hizo al de Sevilla el 30 de noviembre de 1575 anota el
total de entradas desde la fundacion hasta esa fecha, tanto de
limosnas «como de las labores de sus santos ejercicios de manosy.

En los Avisos acerca del gobierno, que escribi6 para su
sucesor en 1585, le recomienda: «Procure que todos los frailes, asi
legos como coristas, siempre estén ocupados, porque de la
ociosidad, por lo menos, nacen murmuradores».™

Si a comer la sopa boba
alguien después aprendid

Ya se sabe que los dichos populares contienen exageraciones
y que son muy propensos a hiperbolizar y a generalizar. Asi, la

3 MHCT 3, doc. 276, p.88.

—67 -



“sopa boba”, por el mero hecho de que alguien, en alguna ocasion,
llegd a comerla sin habérsela ganado, se convirtid en expresion
para designar —como explica el diccionario— la “vida holgazana del
gorron”, o sea del que tiene el habito de vivir o divertirse a costa
ajena.

Con esa expresion (quitandole justamente lo que contiene de
exagerado) quiérese indicar aqui que, si alguien no asimild
plenamente las ensefianzas de Teresa acerca del trabajo, a pesar de
haber profesado en la Orden fundada por ella,

culpa fue de Nicolo

Es decir, que entre las causas puede mencionarse al P. Doria,
aunque no sea ¢l el unico responsable; pues, como deciamos en el
comentario al estribillo, ¢l aprendi6 muchas cosas de otros y las
abrazd de buena fe, cometiendo sélo el error de convertirlas en
formula perfecta y exclusiva.

Algo de esto le ocurri6 a proposito del trabajo. Su carrera en
el siglo no le habia predispuesto adecuadamente, ni para el trabajo
manual ni para el trabajo intelectual —los dos puntales del trabajo
monastico—. Sus cualidades de banquero, aplicadas a la vida
espiritual, podian llevarle, a lo sumo, a contabilizar la observancia,
preparando tablas y pardmetros de perfeccion. Lo cual podia darle,
si, mucho trabajo, pero poco rédito para el sustentamiento de la
comunidad. El problema lo crey6 hallar resuelto en la comunidad
de su noviciado, como nos lo da a entender él mismo, en la carta
que escribid al Vicario general de la Orden, P. Caffardo, el 17 de
diciembre de 1578. Dice el P. Doria describiendo la perfeccion de
los descalzos: «En cuanto al modo de vivir, se guarda con gran
rigor la Regla primitiva, observando, junto con los tres votos en
rigor, el estar siempre encerrado en casa y no salir fuera; y
ayudandose para su sustento con el trabajo de los legos, con el
cual y con las limosnas, pueden mantenerse, aunque con
pobreza».**

Entre las cosas que preocupaban mayormente al P. Gracian,
ante el cambio de rumbo que Doria comenzaba a imprimir a los

** Cf. LMORIONES, El Carmelo Teresiano, Vitoria 1978, p. 141 y MHCT 3,
doc. 178.

— 68 —



descalzos a partir de 1585, aparece precisamente la supresion del
trabajo, implantado desde el principio entre los que seguian el
estilo teresiano: todos estaban igualmente obligados a la ley del
trabajo, intelectual o manual, segin la misiéon de cada uno. En
cambio, en la vision que de la Orden tiene P. Doria, se comienza a
notar una sutil diferencia entre una clase de “vida activa”,
constituida por los legos, y una clase de “vida contemplativa” que
serian los coristas. A los legos nunca les falt6 trabajo, mientras que
entre los coristas pudo infiltrarse con mas facilidad la conviccion
de que con so6lo “llevar el peso de la observancia” se tenia ya
derecho a la sopa del convento... De ahi a la “sopa boba” no hay
mas que un paso.

— 69—



CANCION 11

Suavidad y discrecion
usaba con maestria
para templar el rigor
que amor le exigia;

si la Orden perdié guia
y el rigor luego extremé
culpa fue de Nicolo.

DECLARACION

La suavidad y discrecién con que santa Teresa supo templar
el fervor de sus discipulos, ensefidndoles a sacar de las penitencias
corporales el provecho espiritual a que estdn encaminadas, fue
interpretada por algunos como peligro de relajacion, y, caminando
de rigor en rigor, perdieron el norte de la caridad, teniendo luego
que dar muchos rodeos para volver al camino que la madre
Fundadora habia trazado. O, dicho con mas brevedad, la Orden, en
el aspecto penitencial, perdio la orientacidon teresiana porque el P.
Doria logr6é imponer la suya.

Suavidad y discrecion
usaba con maestria

Toda la obra teresiana, desde cualquier aspecto se la
contemple, lleva un sello inconfundible de suavidad y discrecion,
que trae espontaneamente a la memoria la figura de san Benito,
cuya Regla, “discretione praecipua” como la califica san Gregorio
Magno, se convirti6 en la sintesis mas perfecta de la experiencia
monastica de los primeros siglos.

Suavidad y discrecion son términos frecuentes en el lenguaje
de la Santa, porque la realidad en ellos significada es una de las
caracteristicas de su personalidad. «Es menester gran discrecion a
los principios para que vaya todo con suavidad y se muestre el
espiritu a obrar interiormentey... (Vida 29, 9). «La perfeccion que
aqui el Sefior ha comenzado y favorecido para que se lleve con
tanta suavidad»... (Vida 36, 29).

—70 -



En estos primeros versos se quiere hacer resaltar de manera
especial, como la Santa aplicaba esas cualidades de discrecion (es
decir, prudencia y tacto para juzgar y obrar) y de suavidad, con que
Dios la dotd, a un aspecto concreto de la vida espiritual: la
penitencia corporal. O sea:

para templar el rigor
que amor le exigia;

Observando las cosas desde fuera salta inmediatamente a la
vista, y estd abundantemente documentado en el epistolario de la
Santa y en otras fuentes, que el estilo penitencial teresiano se aparta
del estilo seguido por muchos de sus contemporaneos. Pero aqui,
mas que en las diferencias externas, se quiere insistir en una
diferencia de fondo, que es la mas importante: en la ascesis
teresiana el rigor con que ella se trata a si misma, y quiere que se
traten sus discipulos, tiene como raiz el amor. El amor a Cristo
lleva a acompaiiarlo en los sufrimientos de su Pasion y muerte, el
amor a las almas lleva a sacrificarse con Cristo por ellas, el amor al
Sefior ofendido exige reparacion de las propias faltas y de las faltas
ajenas. Partiendo de esa raiz, la penitencia corporal es buena
mientras ayude a crecer en el amor y no quebrante las fuerzas
necesarias para el servicio de Dios y de los hermanos.

Para sus hijas lo dejo bien claro en las Constituciones,
avisando a la madre Maestra: «Haga mas caso de que no haya falta
en las virtudes, que en el rigor de la penitencia» (n. 40).

A los frailes se lo tuvo que repetir mas veces, pero algunos
no le hicieron demasiado caso. Escribe precisamente al P.
Ambrosio Mariano el 12 de diciembre de 1576 (recuérdese que su
amigo Doria no profesard hasta el 25 de marzo de 1578):
«Entienda, mi padre, que yo soy amiga de apretar mucho en las
virtudes, mas no en el rigor, como lo veran por estas nuestras casas.
Debe de ser, ser yo poco penitentey.

Como los pasajes del epistolario de la Santa sobre su practica
personal de la penitencia y sobre las recomendaciones que hace a
sus hijas e hijos sobre ello, estdin abundantemente reproducidos en
Ana de Jesus, p. 11-15, me limito a recordar aqui su frase, que
puede decirse emblemadtica, en carta a las monjas de Soria, el 28 de

71 -



diciembre de 1581: «De que la madre supriora est¢ mejor me he
holgado mucho. Si hubiere menester siempre carne, poco importa
que la coma, aunque sea en cuaresma, que no se va contra la regla
cuando hay necesidad, ni en eso se aprieten. Virtudes pido yo a
nuestro Sefior me las dé¢, en especial humildad y amor unas con
otras, que es lo que hace al caso. Plegue a Su Majestad que en esto
las vea yo crecidas, y pidan lo mismo para mi».

si la Orden perdi6 guia
y el rigor luego extreméd

Algunos detalles concretos ayudardn a comprender mejor
hasta qué punto la Orden abandon¢ la guia teresiana y exagerd en
el rigor, hasta dar en extremos que para santa Teresa eran
sencillamente extremismos dafosos.

En 1571, el Visitador Apostolico dominico, fray Pedro
Fernandez, habia promulgado un Acta para toda la provincia de
Castilla (Calzados y Descalzos) en la que se establecia: «En todos
los viernes del afio, fuera de entre los de Pascua, y en todos los dias
de ayuno de la Iglesia no se sirvan en comun en el refectorio
huevos ni cosa de leche y queso, pues observancia general de la
Iglesia en muchas partes olvidada, y no es razon que los que tienen
particular obligacién de perfeccion y ceremonias santas, en comin
dejen caer la observancia de esto por ningin privilegio. Y en
particular el prelado tenga cuenta con los enfermos a quienes es
dafioso el pescado. En los tales ayunos de la Iglesia la colacién en
la comunidad sea siempre con alguna fruta y no con pan. Con
alguno que tuviere necesidad podra el prelado dispensar que coma
un poco de pany.

El 21 de febrero de 1581, escribe la Santa al P. Gracian en
vistas a la revision de las Constituciones: «Y si le pareciere cosa
quitar la acta del padre fray Pedro Fernandez adonde dice que no
coman huevos y hagan colacion con pan (que nunca pude acabar
con ¢l sino que la pusiese), y en eso basta que se cumpla con la
obligacion de la Iglesia sin que se ponga otra encima, que andan
con escrupulo y les hace dafio, porque no creen que tienen
necesidad algunas que la tieneny.

—7 -



Pero en el Capitulo, presidido por otro dominico, fray Juan de
las Cuevas, prevalecid la linea de Pedro Fernandez. En las
Constituciones de las monjas se incluyo el siguiente texto: «En los
ayunos de la Iglesia y en los viernes del afo, fuera de los de entre
Pascua y Pascua, el manjar ordinario del refectorio sea no de
huevos ni cosas de leche; pero podra la priora con las enfermas y
necesitadas a quien hace mal el pescado, dispensar en lo que toca a
este mandamiento; pero declaramos que no es nuestra intencion
quitar el indulto de la bula de la cruzada a quien la tuviere».*

Entre paréntesis: la Bula de la Cruzada, entre otros
privilegios, dispensaba de la abstinencia de los viernes fuera de
cuaresma y permitia comer huevos y lacticinios, para que los moros
no encontrasen demasiado débiles a los cristianos... Yo, nacido en
1937, recuerdo haber comprado la Bula de la Cruzada, y recuerdo
también que en algln viaje en tren viniendo de Espafia, con habito
y comiendo un bocadillo de chorizo en viernes... escandalicé a
algunos pasajeros italianos, cuyas preguntas me hicieron caer en la
cuenta de la diferencia de tradiciones en ambos paises al respecto.

Volviendo al tema, si se compara el acta de Pedro Ferndndez
y la Constituciéon “teresiana”, se nota una sola diferencia: el
primero dice que no se deje la observancia en comun de esa norma
“por ningln privilegio”. La segunda, ya que no logr6d suprimir el
acta entera, logr6 al menos que no se quitase “el indulto de la bula
de la cruzada a quien la tuviere”. Para entender mejor esta
“conquista” de la Santa, serd conveniente evocar una escena que
habia tenido como protagonista, diez afios antes, a un tercer
dominico: san Pio V.

Felipe II habia encargado a su Embajador de pedir al Papa
que extendiese el privilegio de la Bula... He aqui la reaccion del
Sumo Pontifice, descrita por el embajador Zuiga en su despacho
del 11 de agosto de 1570:

«En la concesion de los huevos y leche para los clérigos ha
estado su Santidad tan duro que decia por este mismo término, que
aunque tuviese puesta la cabeza en un cepo y supiese que se la
hubiesen de cortar, no lo concederia, y al cabo se sac6 que no
fuesen excluidos de esta gracia, de los clérigos seculares mas de los

35 Constituciones, c.8, n.2.

- 73—



presbiteros [...] También he hecho mucha instancia porque se
extendiese esta Cruzada a Sicilia y a todas las otras partes donde se
ha acostumbrado de publicar y no me ha aprovechado. Creo que la
daria su Santidad quitada la gracia de los huevos y leche, porque
solamente se excusa con decir que no hay tanta falta de pescado en
estotras provincias como en Espafia, y que se recibe escandalo por
aca en esta dispensacion».’® En otro despacho dice el mismo
Embajador: «Ni menos ha juzgado conveniente igualar los
sacerdotes y religiosos al pueblo en el uso de lacticinios, debiendo
ellos dar ejemplo a los demés».”’

Los sucesores de san Pio V, en los cuatro siglos que nos
separan de aquellas fechas, fueron cambiando la disciplina
penitencial de la Iglesia, pero el “Acta” de Pedro Fernandez,
incluida en las Constituciones teresianas, fue mantenida en pie
hasta el Concilio (y en algunos sitios también después) como
testimonio de fidelidad a la madre Fundadora.

Y ademas, con un agravante: se quito el permiso de usar del
privilegio de la Bula y se apartd del resto de la comunidad a las que
no fuesen capaces de observar el ayuno y abstinencia en todo su
rigor. La que, por motivos de salud y con las debidas licencias, no
observaba esa norma, tenia que comer nada menos que en el
“infierno”. Asi se llamaba el lugar senalado al fondo del refectorio
para cumplir la ley: «y entonces éstas a quien asi se permite comer
huevos y cosas de leche, haganlo fuera del refectorio o aparte de
las demas».*®

Como la memoria histérica suele ser, por lo general,
increiblemente corta, afiado otro detalle mas para que se entiendan
mejor las consecuencias del cambio introducido en la norma
teresiana: el 3 de agosto de 1928 la Congregacion de Religiosos,
por medio de un indulto, dispensé a la Carmelitas Descalzas de la
abstinencia de huevos y lacticinios en las fiestas de la Virgen del
Carmen, de santa Teresa de Jesus y de san Juan de la Cruz cuando
cayeran en viernes... Y el 1 de agosto de 1934, la misma

%% J.GONI GAZTAMBIDE, Historia de la Bula de la Cruzada en Espafia, Vitoria
1958, p. 606.

7 Ib. p.609.
*¥ Constituciones, ed. Burgos 1939, ¢.8, n. 67.

— 74—



Congregacion autorizé al General para que extendiera el indulto
también a la fiesta del Sagrado Corazon de Jesus, cosa que hizo el
P. Guillermo de S. Alberto el 16 de agosto de 1934.%°

Si eso ocurrid en las Constituciones de las monjas, es licito
imaginar que en las de los frailes no se habran quedado atrés.
Veéamoslo.

Sabemos que para la Santa las cualidades que hacen a una
persona apta para el gobierno, no estan subordinadas a la dieta,
como hemos visto en el caso de la supriora de Soria y puede verse
en otros muchos casos, como el del P. Bartolomé de Jesus, que
comia carne por prescripcion médica y ella lo recomienda para
prior de una fundacion.*

Pues bien, en las constituciones de 1590 se establece que «el
que no pudiere dejar de comer carne ni seguir coro baste para ser
inhabil para ser perlado». En las de 1592 se redondeard la
prescripcion, ya en latin, que traducido dice: «El que por
enfermedad no pudiere dejar de comer carne y no pueda seguir
coro, baste para ser inhdbil para el oficio de vicario general,
definidor, provincial, prior, vicerector o suprior» (n. [227]). Y en el
numero siguiente se afiade que: «Los elegidos que después se
vuelvan incapaces de seguir coro, capitulo o refectorio, por esa u
otras razones, sean depuestos del oficio».

Esta ley, naturalmente, pasara también a las constituciones de
las monjas, y, cuando en el siglo XVII aparezca en el horizonte un
nuevo enemigo del ayuno, llamado chocolate, se prescribird, por
analogia, que la que, por costumbre que trae del siglo o por
prescripcion médica no pueda dejar de tomar chocolate, quede ipso
facto inhabil para ser priora, supriora, clavaria, sacristana y tornera.

culpa fue de Nicolo.
Aqui, el pobre, quiza fue mas victima que culpable. Entré de
buena fe en el convento para salvar su alma, pero, en vez de

encontrar una escuela de amor y de oracidon, que le ensefiase a
librarse del hombre viejo (por lo demas bastante robustecido con la

¥ Cf. Analecta O.C.D., 9 (1934) 196-197.
% Cf. Cartas del 17 de febrero y 23-24 de marzo de 1581.

—75 -



larga permanencia en el siglo), encontré un ambiente de austeridad
y rigor que le parecio pintiparado para rehacerse con rapidez de su
mala vida pasada. He aqui sus palabras, traducidas del italiano.
Tras la detallada relacion de la observancia de los Descalzos, que
envia a Caffardo el 17 de diciembre de 1578 escribe: «Este modo
de proceder tan religioso me persuadio a elegir entre todas esta
Religion, para rehacerme de mi mala vida pasada; y estoy cada vez
mas contento, pareciéndome que, si no somos estorbados, no se
puede mejorar».*! Abrazé ese ideal, con él vivié y con él consigui6
morir, dejando en herencia a la Orden un grupo aguerrido de
seguidores que impidid a muchas generaciones de frailes y monjas
asimilar la suavidad y discrecioén en que quiso educarlos la madre
Fundadora.

Con ocasion del Capitulo Especial, uno de los miembros de
la comisién encargada de estudiar el aspecto penitencial de la
Regla segin santa Teresa, me pidid6 un parecer sobre el tema.
Respondi con unas “Indicaciones para conocer el criterio con que
santa Teresa interpretd las prescripciones de la Regla sobre el
ayuno y abstinencia”. Tras ocho folios de documentacion, afiadia, a
modo de conclusiodn, las proposiciones siguientes:

1. Santa Teresa funda conventos de oracidon y mortificacion
en los que quiere implantar un estilo “nuevo” de vida religiosa (Es
un hecho que la Santa acentia mas su parentesco con los padres de
la Compafiia que con los padres antiguos).

2. La Regla primitiva le sirve sobre todo para dar un
fundamento suficientemente autorizado a su empresa. Nadie puede
demostrarle que va contra la Regla.

3. El estilo de vida implantado por la Santa es tan compatible
con la Regla primitiva como con la Regla mitigada (Al fundar en
Malagon —abril de 1568— y proyectar fundar en Segura de la Sierra

—junio de 1568— la Santa no pensaba fundar conventos
relajados).

4. Las prescripciones de la Regla sobre el ayuno y
abstinencia las tom6 como estaban y las interpreté con libertad y
discrecion, sin hacer de su observancia un elemento esencial de su
obra. Seria historicamente falso afirmar que santa Teresa comenz6

' MHCT 2, p. 78.

—-76 —



su “reforma” para restablecer la observancia del ayuno vy
abstinencia en su “primitivo rigor”. Puso en cambio grandisima
atencion a que sus discipulos cuidasen de su salud y empleasen sus
fuerzas en la oracion y en el servicio de Dios y de la Iglesia.

5. La Orden, en su ramo masculino, no admitid el criterio de
santa Teresa en la interpretacion de las prescripciones de la Regla
sobre el ayuno y abstinencia.

Ese fue mi parecer. Pero, como es natural, la comisiéon no se
conformd con oir una sola campana y busco otro “perito”, cuya
respuesta reafirmaba el cardcter eminentemente penitencial de la
“Reforma” desde sus comienzos. Asi me lo comunic6 el que habia
pedido mi parecer. Yo respondi que, siendo historiador de
profesion, estaba abierto a cualquiera novedad y dispuesto a
cambiar de opinidn si aparecian fuentes que yo no conocia hasta el
momento. También le dije que tenia curiosidad por saber en qué
argumentos era posible fundarse para afirmar practicamente lo
contrario de lo que yo creia ver en las fuentes por mi conocidas.
Viendo mi buena disposicion y mi curiosidad, me paso el otro voto
para que examinara los argumentos aducidos. Resultado: lo que
para el otro era el principal argumento en contra, para mi era una
confirmacion mas de mis conclusiones. ;Serd posible? El lector
puede juzgar por si mismo; se trata de la siguiente disposicion del
capitulo provincial de Castilla la Nueva en 1595:

«Que ningun religioso que va camino o fuera de casa pueda
comer carne fuera de nuestros conventos, si no fuere con tan
urgente necesidad que la coma en las vigilias de la Iglesia; y que
desto se ponga precepto general a toda la Religion, atento a mucho
escandalo que por falta desto hay y haberse puesto otros muchos
medios en Capitulos y fuera dellos y no haber aprovechado. Y a
esto se afladid que los que no comen carne en viernes no se les dé
grosura los sdbados. Y lo mismo se manda a las monjasy.

La suplica de marzo de 1594, en que se pedia la reeleccion de
Doria, aducia como argumento que era necesaria su continuacion
en el gobierno para llevar adelante la reforma por ¢l comenzada. A
un afo de distancia, en 1595, esta disposicion capitular confirma
que esa “perfeccion” en concreto no acababa de entrar, no obstante
los esfuerzos de los capitulos y otros medios empleados, tanto que
se pide un precepto general para introducirla de una vez. Lo cual,

- 77 —



en buena metodologia histérica, hace pensar que al principio no fue
asi... Ahora bien, si al principio ponemos a la madre Teresa de
Jesus, podemos concluir que si el capitulo de 1595 perdid la guia, y
el de 1968 tuvo que trabajar duramente para encontrarla, culpa fue,
al menos en parte, de Nicolo.

—78 —



CANCION 12

De almas ardiendo en celo
puso ella mano a la empresa
de renovar el Carmelo

en su pristina pureza,

pero aunque cause extrafieza
las misiones suprimio

el celoso Nicolo.

DECLARACION

Se habla en esta estrofa de otro de los elementos
caracteristicos del carisma teresiano, el celo de almas, que también
padecio detrimento por culpa de Nicold. Y se hace notar, como
cosa extrafia o sorprendente, el que haya sido precisamente un
hombre tan celoso el que mayores obstaculos puso al celo de almas
teresiano.

De almas ardiendo en celo
puso ella mano a la empresa

Las primeras paginas del Camino de perfeccion son un grito
del corazon de Teresa, al ver tan apretado a su Esposo y Sefior. Y
el deseo de ayudarle a salvar almas es el moévil de todas sus
acciones tanto en el plano personal como en su actividad de
Fundadora. Para reunir y hacer crecer en numero y en calidad los
amigos dispuestos a ayudar a Cristo en su lucha contra el demonio,
puso mano a la empresa

de renovar el Carmelo
en su pristina pureza,

Es decir, de vivir y ayudar a vivir a sus hermanas e hijas
segun su llamamiento, o sea, cooperar con sus oraciones al bien de
la Iglesia y a la salvacion de las almas, desasidas de todas las cosas
de este mundo y de si mismas, asidas unicamente a Dios.

—79 —



Sobre la dimension apostolica de la oracidon teresiana se ha
escrito mucho y muy bien. Por lo demds, basta asomarse a
cualquier episodio de la vida la Santa, o a cualquiera de sus
escritos, para quedar prendados de su celo admirable.

También es un hecho suficientemente conocido que el
contexto historico en que vivid no le permitié desplegar su celo y el
de sus hijas hacia actividades que estaban, por el momento,
cerradas a la vida religiosa femenina. Contemplandola entre santa
Angela de Meérici (1474-1545) y Maria Ward (1585-1645) se
comprende perfectamente por qué, no obstante lo claro que veia,
también Teresa, que el mejor modo de reformar una republica era
educar bien a las jovenes, no siguieron adelante los timidos
intentos de Medina del Campo y de Valladolid. No estaban los
tiempos maduros...

Como no lo estaran en 1585 para que Maria de San José
pueda zarpar rumbo al Congo, o en 1610 para que logre hacerlo
Ana de Jesus... ;Como lo iban a estar si murmuraban ya de Teresa
—’inquieta y andariega”— porque salia para hacer las nuevas
fundaciones de clausura? «Cierto —escribe a D. Teutonio de
Braganza el 2 de enero de 1575— es una de las cosas que me cansa
en la vida y que mayor trabajo es para mi, jy ver que sobre todo
esto se tenga por malo! Hartas veces he pensado cudn mejor me
estaria estarme en mi sosiego, a no tener un precepto del general;
otras, cuando veo lo que se sirve el Sefior en estas casas, se me
hace todo poco. Su Majestad me encamine a hacer su voluntady.

Lo que no pudo hacer por medio de sus hijas, intent6 Teresa
hacerlo por medio de sus hijos. De hecho, ya en el primer capitulo,
celebrado en Alcald en marzo de 1581, determinaron «que nuestros
Padres pasasen al Congo a la conversion de la gentilidady.*

La primera expedicion misionera del Carmelo Teresiano,
compuesta por seis religiosos, se embarco en Lisboa el 6 de abril de
1582, pereciendo a los pocos dias en el naufragio de su nave. Que
el fervor misionero era sincero entre los descalzos lo demostro el
hecho de que en la siguiente expedicion para el Congo, en abril de
1583, se embarcaron otros cinco. Pero tampoco llegaron a su
destino, pues la nave en que viajaban cayd en manos de piratas

2 MHCT 3, p. 629.

— 80—



ingleses, que, después de haber maltratado a nuestros misioneros,
los abandonaron en la isla de Santiago. Alli muri6 uno de ellos, el
P. Sebastian, mientras que los cuatro restantes fueron rescatados
por una nave de paso que los condujo a Sevilla. Una tercera
expedicion, de tres misioneros esta vez, pero con la promesa formal
de los superiores de enviarles refuerzos cada afio, salié de Lisboa
en abril de 1584 y llegd por fin a su destino.

pero aunque cause extrafieza

No es facil comprender el gesto del P. Doria si no se tiene en
cuenta que ¢l recibi6 mucho mayor influyjo de la mentalidad
“eremitica”, del P. Mariano y de otros, que de la teresiana.
Recuérdese también su intento de retirar de la circulacion el libro
impreso por el P. Gracian a fines de 1585, titulado precisamente
Estimulo de la propagacion de la fe. De todas formas, que cause o
no extraneza

las misiones suprimio

Aquella empresa misionera, iniciada con tanto entusiasmo y
tantos sacrificios, fue interrumpida por el P. Doria apenas elegido
Provincial en 1585: comenzé por no enviar los refuerzos
prometidos por su predecesor, y, cuando los misioneros volvieron
tres afios después para pedir ayuda o saber los motivos del cambio,
no les dejo regresar.

En las escolias a la vida de la Santa, escritas en 1590, dice el
P. Gracian: «Bien entendi6 la Santa Madre Teresa de Jesus ser ésta
vocacion de nuestra Orden del Carmen de Descalzos: oracion y
celo de almas; y no contradecir a nuestra Regla el pulpito y
conversiones [...] Duéleme ver que ha habido algunos, que con
titulo de perfeccion han querido poner lengua en este espiritu de
caridad y celo, y atajar los pasos a las conversiones que de tal
manera iban comenzadas, que solos tres que pasaron al reino del
Congo bautizaron mas de 40 mil almas, y hacian grandes obras en
la administracion de los sacramentos, autorizandoselas el Senor
con milagros, como consta por una relacion larga que ellos dieron,
que esta en mi poder, y por lo que el obispo de Sanctomé escribid a

— 81—



su Majestad». Y un poco mas adelante, después de exponer las
razones de los opositores de las misiones afiade: «Harto padecio la
madre Teresa de Jesus y sus monjas en sus salidas para las
fundaciones con algunos de este espiritu, pero fue dichosa en no los
tener por perlados y que se quedaban solamente murmurandoy.®

La supresion de la mision del Congo, debida al P. Doria, y la
frustracion, por mérito de sus discipulos, de todos los intentos de
reanudarla, fue un duro golpe para el desarrollo del carisma
teresiano en toda su plenitud.

Sobrevivid, es verdad, al menos en parte, el celo misionero
de la Santa en la Congregacion italiana, pero hasta ahi lleg6 la
culpa de Nicolo. Baste s6lo un boton de muestra:

En la patente que el P. Gracian dio a los primeros misioneros
en 1582 les decia: «En cuanto a las obligaciones de la Orden, de
vestido y comida y las demés cosas que mandan nuestras
constituciones, hagan conforme al tiempo y lugar donde se
hallaren, atendiendo principalmente a la conversion de aquellas
almas».** Hoy dia hablamos de “inculturacién”...

Justo a un siglo de distancia, la “Instructio Missionum” de
1683 (Congregacién Italiana) prescribe (traduzco del latin): «Los
ejercicios cotidianos de los misioneros seran: hacer dos horas de
oracion mental en comun, sin ningiin género de dispensas, donde
sean al menos dos; recitar juntos regularmente las horas canonicas
en la iglesia; no omitir, a las horas acostumbradas, el examen de
conciencia y la disciplina (pero donde sean menos de cuatro podran
recitar pausadamente el Miserere en vez de cantarlo); leer
regularmente en el refectorio un capitulo de la S. Escritura o de
otro libro espiritual antes de la comida y de la cena; y distribuir de
tal modo los demads ejercicios, tanto externos como domésticos, que
los unos no estorben a los otros, y todo se haga bajo la direccion
del Superior. El misionero que se encuentre solo, no por eso debe
creerse dispensado de estas leyes, sino que esta obligado a hacer en
privado lo que le es posible hacer sin compaiiero».

No es ninguna exageracion decir que los Fundadores suelen
tener vision de futuro. En nuestro caso la Santa habia mirado bien

* Monte Carmelo 68 (1960) 109-111.
“BMC 17, p. 482; MHCT 3, doc. 260.

_82—



lejos... Pero el P. Doria pens6 que la historia no debia correr tan
deprisa. El paré las misiones y, para cuando se reanudaron, la
legislacion y la mentalidad dorianas habian surtido ya su efecto.
Por lo demas, el caso de los “ritos chinos” nos puede hacer pensar
que si el P. Ricci recuerda la linea de Teresa y de Gracian, sus
opositores tienen mas afinidad con la otra.

Todavia en 1904 decian las «Instructiones Missionum
Ordinis Carmelitarum Discalceatorum»: «Estén bien persuadidos
nuestros Misioneros de que nuestra Regla y Constituciones
conservan toda su fuerza obligatoria en tierras de Misiony. Es decir
que se perdio la flexibilidad teresiana y prevaleci6 la rigidez
impuesta por

el celoso Nicolo.
De lo dicho en el comentario a los versos anteriores queda ya
suficientemente claro que, al hablar del celo teresiano, entendemos

“celo de almas”; mientras que al decir “celoso Nicold” nos
referimos al “celo de la observancia”.

— 83—



CANCION 13

Teresa, amiga de letras,
queria hijos letrados,

y si de ignorantes muestra
dieron en siglos pasados
se debio a que los grados
en la Orden suprimio

la escuela de Nicolo.

DECLARACION

Se hace ver en esta estrofa como santa Teresa, tan amiga de
las letras, queria que también sus hijos las cultivasen, para servir
con mayor competencia y utilidad a la Iglesia. Pero la corriente,
llamada desde antiguo de la “santa ignorancia”, penetrd pujante
entre los Descalzos, convirtiendo la escuela teresiana en escuela de
Nicolo, hasta el punto de granjearles en algin momento fama de
ignorantes.

Teresa, amiga de letras,

(Hace falta explicarlo tratdndose de una Doctora de la
Iglesia? «Son gran cosa letras para dar en todo luz»...*’

queria hijos letrados

Tejiendo el elogio de sus hijos ante el general de la Orden, P.
Rubeo, el 18 de junio de 1575, escribe la Santa: «Y verdaderamente
van bien y con gran recogimiento, que tienen oracion, personas
principales, y mas de veinte que tienen cursos —o no s¢ como los
llaman— unos de cadnones y otros oida teologia, y de buenos
ingenios». Pero a esos veinte se afiadieron en poco tiempo mas de
300, la mayoria de los cuales no provenian de las universidades,
como era el caso del P. Doria. Y su peso se dejo sentir ya en el
capitulo de Alcala.

4 Ccamino, 5, 2.

_ 84—



La madre Fundadora habia escrito al candidato suyo a
Provincial a fines de febrero de 1581: «Sepa que queria enviar a
suplicar a el padre prior y comisario que hiciese maestros y
presentados a los que tenian letras para ello de vuestras
reverencias; porque para algunas cosas es necesario y porque no
tuviesen que ir al general, y como vuestra reverencia dice que no
trae comision sino para asistir al capitulo y hacer constitucion, lo
he dejado».

Pero, pocos dias mas tarde, el capitulo establecio: «Iten
mandamos so pena de descomunion latae sententiae ipso facto
incurrenda: que ningun frayle de nuestra Provincia se pueda poner
a cathedra de qualquier facultad que sea, ni leerla ni votar en las
oposiciones de las cathedras. Prohibimos también debajo de la
misma censura que ningun frayle de nuestra Provincia, se pueda
graduar de Maestro, Licenciado, Bachiller, o Presentado, ni gozar
de los tales grados. Y declaramos que por razon del estudio
ninguno goce prerrogativas de graduados: sino que todos en todo
sigan vida comlny.

Aqui tenemos las premisas del grave tributo pagado por la
obra teresiana a aquellos buenos ermitafios cuyo celo tanto diferia
del de la madre Fundadora.

y si de ignorantes muestra
dieron en siglos pasados

Sin intencion de ofender se evoca en este contexto la fama de
ignorantes que en los siglos XVII y XVIII se nos atribuia a los
Descalzos en algunos ambientes. Las generalizaciones suelen ser
casi siempre injustas y, en historia, particularmente peligrosas.
Baste recordar los famosos cursos de los Salmanticenses vy
Complutenses; si bien, de haber seguido la orientacion teresiana, la
Orden no se hubiera conformado con eso so6lo y hubiese
participado con mayor conviccion en el concierto cientifico de
aquellos siglos. Si, pues, los Descalzos dieron algiin fundamento
objetivo a esa fama,

% Cf. Ana de Jesus, pp. 86-88; BMC 6, p. 481.

— 85—



se debid a que los grados
en la Orden suprimid
la escuela de Nicolo.

En estos versos se afirman dos cosas: la primera, que se
suprimieron los grados académicos. Y eso estd suficientemente
claro. La segunda, que esa supresion acabo por hacer escuela. Para
entender mejor este Ultimo verso conviene tener en cuenta que, lo
que en el capitulo de 1581 pudo ser una norma introducida por dar
gusto a los “reformadores”, en reaccion contra el peligro de abusos
conocido en las Ordenes mendicantes a causa de los privilegios
concedidos a los Maestros en tiempos pasados, se convirtid aqui en
una norma que condiciono el futuro.

En efecto, el P. Gracidn, (Maestro en Artes a los 19 afios) no
obstante la norma de no obtener grados, que podia entenderse como
un gesto de humildad o de desprendimiento (él mismo abandon¢ la
Universidad antes de recibir el grado de Doctor en Teologia,
después de tener todos los requisitos para ello, a sus 27 afios)
sigui6 promoviendo con grande entusiasmo los estudios y enviando
los jovenes a las Universidades.

«Para aumento de una Orden —escribe hablando de su
provincialato— no hay mejor camino que plantar seminarios en las
Universidades de estudiantes, porque alli toman el hébito los
buenos sujetos, como experimenté en los conventos de Alcald,
Baeza, Sevilla y Granada, donde también hay estudios. Faltdbame
hacer fundaciéon en Salamanca, Toledo y Valladolid, que son
Universidades, y aunque me convidaban con diversas fundaciones
en diversos pueblos, siempre fue mi opinion que los conventos
habian de ser pocos, de gente escogida y en ciudades principales,
particularmente Universidades de estudios, para dilatarse esta
Orden de la Virgen Santisima Maria en todo el mundo con el fruto
de las almas, como se habia dilatado la de la Compaiiia de Jesusy."’

En cambio el P. Doria, una vez elegido Provincial, leyendo
las normas capitulares desde una Optica muy distinta, comenzé a
sacar las consecuencias que le sugeria su logica. Si no han de
obtener grados ;para qué ir a la Universidad?

*7 Peregrinacion de Anastasio, Dialogo 13.

— 86 —



De esa premisa nacieron con férrea logica las consecuencias
siguientes: la primera generacion se habia formado en las
Universidades; la segunda se form6 ya en casa (con grandes
ventajas para la observancia regular) bajo la guia de los que habian
estudiado fuera; la tercera se formo en casa bajo la guia de los que
habian estudiado en casa... y de la cuarta en adelante queda ya cada
vez menos noticia de lo que ocurre en las Universidades. De ahi
que algun universitario o “ilustrado” se atreviese a llamar
ignorantes a los Descalzos.

Es un hecho histérico que hizo falta llegar hasta bien entrado
el siglo XX para que los grados académicos tuviesen carta de
ciudadania en una Orden que se gloria de tener por Padres a dos
Doctores de la Iglesia y por Hermana a una candidata al titulo.

— 87—



CANCION 14

Sinceridad y llaneza

por las que ella era perdida
realzaban la belleza

de nuestro estilo de vida;

si esa nota del carisma

con marafas se enturbié
culpa fue de Nicolo.

DECLARACION

Uno de los frutos del amor es la sinceridad (“todo lo cree”) y
la llaneza que acompafna la verdadera humildad (“no sé como
puede haber amor verdadero sin humildad ni humildad sin amor
verdadero” ... “humildad es andar en verdad”). Se dice en esta
estrofa que esas dos caracteristicas, que robaban el corazén de
Teresa, resplandecieron de modo particular en el estilo de vida que
ella nos ensefid; pero que, con la llegada al gobierno del P. Doria y
de sus colaboradores, comenzaron a oscurecerse.

Sinceridad y llaneza
por las que ella era perdida

Llaneza delante de Dios, llaneza con los superiores y
confesores, llaneza con las hermanas, llaneza con todos. Nunca se
cans6 la Santa de recomendarla y ensefarla con su ejemplo. Y
cuando la encuentra en alguna persona, la alaba complacida, como
en el caso de dofia Juana, madre del P. Gracian: «Yo le digo a
vuestra paternidad que es de las mejores partes las que Dios le dio,
y talento y condicion, que he visto pocas semejantes en mi vida, y
aun creo ninguna; una llaneza y claridad, por la que yo soy
perdida» (Léase entera esta carta del 20 de septiembre de 1576 al
P. Gracidn, en la que se refleja el impacto producido en la Santa
por la visita de dofia Juana y de varios de sus hijos).*®

* No menos neta es la reacciéon de la Santa ante la actitud opuesta: «No se
haga mojigato», le dijo al P. Doria en carta de fines de marzo de 1582. Mojigato,

— 88 —



Y la Santa hacia escuela. Como sobre lo negro —dira
Gracidn— no cabe ningln color, asi sobre la mentira es imposible
que crezca virtud alguna.

Maria de San José, por su parte, enumerando las virtudes que
la madre Teresa de Jesus dejo en herencia a sus hijas, comienza
precisamente por la sinceridad y llaneza: «Ser verdaderas en
nuestras palabras, francas en nuestra conversacion, enemigas de
toda hipocresia y de toda singularidad..».* Mientras que
refiriéndose al modo como llevaban el P. Doria y sus colaboradores
las cosas relacionadas con el P. Gracian, dice la M. Maria,
«después de haber callado cinco afios» en su Carta-relacion del 9
de noviembre de 1590, describiendo lo que ha pasado «en estos
tempestuosos y miserables tiempos, que con razon los podemos
llamar asi, pues tan valida es la mentira y tan acoceada la verdad»:
«Yo no juzgo ni quiero juzgar las intenciones ni infamar a nadie;
mas, si contando la verdad se descubre la que no lo es, no es mia la
culpa; que muchos me han obligado en conciencia que lo diga,
pues no so6lo callando me agravio a mi, mas también al proéjimo que
queda infamadow.”’

No parece, pues, de esta escuela quien escribe: «Veinte
mentiras juntas no hacen tanto peso como una cosa contra
Constituciony.”!

segin el diccionario historico de Covarrubias, «indica una naturaleza en
apariencia humilde y mansa, y en realidad traicionera y astuta». Y segtn el
diccionario actual tiene dos acepciones: «Disimulado, que finge humildad o
timidez para lograr su intento» - «Persona piadosa o beata, que hace escripulo
de todo». En ambas acepciones se usa también como sustantivo. La traduccion
italiana de 1982 le hace decir a la Santa: «Non si lasci prendere dalla timidezza
= «No se deje llevar de la timedez»... El lector, al terminar de leer el comentario
a la estrofa, podra elegir libremente la interpretacion de ese adjetivo-sustantivo
en boca de santa Teresa.

¥ Avisos 67 y 68.
%0 Véase la relacion entera en Ephemerides Carmeliticae 29 (1978) 480-489;
varias veces repite Maria la palabra "marafias"; quien lea la relacion vera que se

queda corta, como lo dice ella misma y pensaron sus hermanas al leerla antes de
firmar para dar su conformidad sobre el contenido.

I'N. DORIA, Aviso 106. Ephemerides Carmeliticae 16 (1965) p. 437.

— 89 —



realzaban la belleza
de nuestro estilo de vida;

La virtud solida, que se practicaba y se ensefiaba a practicar
en la escuela de Teresa, iba acompafiada de un halo de sencillez
cautivadora. Maria de San José nos dice que la llamo el Sefior a la
religion «viendo y tratando a nuestra Madre y a sus compafieras,
las cuales movian las piedras con su admirable vida vy
conversacion. Y lo que me hizo ir tras ellas, fue la suavidad y gran
discrecion de nuestra buena Madre, y creo verdaderamente que, si
los que tienen oficio de llegar almas a Dios, usasen de la traza y
mafia que aquella santa usaba, llegarian muchas mas de las que
llegan; que, como nuestro natural es inclinado a buscar contento y
huir del trabajo, pintar la virtud y lo que es servicio de Dios dspero
y dificultoso, es atemorizar los flacos que no han probado cudn
suave es el padecer por Cristoy.™

si esa nota del carisma

Fray Luis de Leon la enumera entre las principales y mas
amenazadas por el estilo de gobierno que estaba tratando de
imponer el P. Doria: «que es tan perjudicial —dice fray Luis— como
el P. Gracidn sabe y ha escrito; y que, si se asienta ansi, ha de
destruir las principales virtudes que son la caridad y sencillez y
llaneza, que sera mal no de uno, sino de una religion, y no de un
dia, sino de muchos afios; y mal que si una vez se introduce, decae
la religion con ¢€l, y sera menester que resucite otra Teresa para
reformarlax.”

con marafias se enturbio
Marafia, en sentido figurado, significa embuste o chisme
inventado para enredar un negocio.

Que el P. Doria era experto en lo que Maria de San José
califica expresamente de “marafias”, nos lo dice ¢l mismo en una

>2 Libro de Recreaciones, II; Ana de JesUs, p. 110.
> Carta del 5 de marzo de 1590; Ana de Jesus, p. 183.

—-90 -



carta de 1590 a la priora de Valladolid. En una de esas pocas, pero
iluminadoras, alusiones autobiograficas que tenemos salidas de sus
labios, dice el P. Nicolao: «Antes creia que en virtud tenian poco
que fiarme las descalzas, pero en trampas... jpensaba que habia mas
lugar la confianza!».

Maria de San José habla de “marafias” en plural y de ahi
naci6 el plural del verso. Pero no se crea que es una exageracion.
Los datos llegados hasta nosotros, en documentacion fidedigna,
justifican ampliamente ese plural. Sin embargo, aqui, siguiendo el
estilo mas bien indicativo que exhaustivo, nos vamos a limitar a
exponer con algun detalle la marafia que, a nuestro juicio, mayor
huella dejo en la Historia de la Orden.

Para comprenderla mejor es necesario recordar brevemente el
contexto historico en que nos movemos:

El P. Gracian, candidato propuesto y apoyado abiertamente
por la madre Fundadora para primer Provincial, fue elegido el 4 de
marzo de 1581, con 11 votos de 20 votantes, en la primera
votacion. Los otros nueve se repartieron asi: 7 al P. Antonio,
candidato de la oposicion, inclinada también a Doria seglin indica
la Santa, uno a Gabriel de la Asuncion —el del P. Antonio, pues al
querer salir elegido ¢l no puede apoyar a los posibles contrarios—
uno al P. Doria —el de Gracidn—, a quien la Santa le habia escrito,
que, a una mala, haria menos dafio Doria que Antonio.>*

Terminado su cuadrienio (estaban prohibidas las
reelecciones), el P. Gracian propone para sucesor suyo al P. Doria,
para que asi, los que han murmurado de su estilo de gobierno
(recuérdese el Capitulo intermedio de Almodovar, 1583), tengan
una oportunidad de demostrar con las obras que saben hacerlo
mejor. En mayo de 1585, ante la propuesta del P. Provincial, sale
elegido, con 26 votos de 30 votantes, el P. Doria (le vota el grupo
que estaba por Antonio o por ¢l cuatro afios antes y le vota también
el grupo del P. Gracian, ya que asi se lo sugiere éste.

N.B.- El gesto de Gracian, no volvera a repetirse, pues nunca
a los observantes les pasard por la imaginacion que alguien pueda
gobernar mejor que ellos. Preferirin maniobrar las elecciones,

* Véase el acta en MHCT 2, doc. 238.

—-91 -



como dice el Tomo IV de las Cronicas que hizo Francisco para
sacar de sucesor suyo al P. Alonso en 1607 (p. 78), el cual volvera
a ser elegido la segunda vez en 1619 por un voto mas (p. 207).

Como en el momento de su eleccion el P. Doria se hallaba en
Génova, no tomo6 posesion del cargo hasta octubre del mismo afio.

En abril de 1587 tuvo lugar en Valladolid el capitulo
intermedio, en que se hizo el balance de afio y medio de gobierno
del P. Doria. El capitulo, entre otras cosas, rechaz6 expresamente la
novedad de la Consulta, introducida ad experimentum en octubre
de 1585, y pidi6 que se tornase al sistema de gobierno tradicional.
También las monjas presentaron peticiones en las que suplicaban
no se les cambiase el estilo de vida recibido de la madre
Fundadora.

Veamos ahora la reaccion del P. Doria y de sus
colaboradores, y el método que emplearon para llevar adelante su
causa en contra de la mayoria declarada de los capitulares.

Se envid a Roma al P. Roca, con cartas de recomendacion de
Felipe 11, y, con fecha 10 de julio de 1587, se obtuvo el Breve Cum
de Statu que impondria a los Descalzos la organizacion juridica
deseada por el P. Doria: El proximo Capitulo —establece el Breve—
en vez del Provincial elegira un Vicario General (la Provincia pasa
a categoria de Congregacion); elegird tantos provinciales como
Provincias se creen dividiendo la actual; elegira también los priores
de todas las casas y los Consejeros del Vicario General.

El principio de la Regla, segun la cual la comunidad elige al
prior (de hecho en las Constituciones de 1581 se decia que el
provincial, visitando las casas, presidiese las elecciones de priores
y prioras) recibe un golpe mortal. Téngase en cuenta que antes iban
al capitulo los priores elegidos por las comunidades y esos priores
elegian al Provincial. En adelante iran al capitulo sélo los
provinciales, elegidos por el capitulo, y sus respectivos socios, y
ellos elegiran a los priores. La representatividad de la base viene
practicamente eliminada con este sistema.

Una vez obtenido el Breve, faltaba sélo su ejecucion. Pero
aqui se hallaba la mayor dificultad. Era mas que probable que si en
el proximo capitulo, estando prohibidas las reelecciones, volvia al
gobierno el P. Gracidn o un candidato de su grupo, los Descalzos
renunciarian a muchas de las “gracias” obtenidas por Doria. El

—92_



camino mas seguro para evitar ese peligro era la continuacion en el
gobierno del mismo P. Doria. Para conseguirlo se dieron los pasos
siguientes.

En primer lugar se obtuvo un decreto del Nuncio anticipando
un afio la fecha del capitulo. De esa forma Doria no llegaba como
provincial con el mandato terminado, sino como provincial en
funciones, a quien, por tanto, se podia pedir la continuacién en el
cargo, aunque con titulo nuevo, sin quebrantar las constituciones.

En segundo lugar se elimin6 al candidato de la oposicion.
Para ello se procedid de la manera siguiente:

El primer paso lo dio el P. Mariano. Escribid el 15 de marzo
de 1588 una carta al P. Gracian y se la envid, toda autodgrafa, por
medio de un Hermano a quien hizo hacer ex profeso el viaje desde
Madrid a Jaén. Tan importante era el contenido. Le decia, en tono
confidencial, que se viniese inmediatamente a Madrid, sin esperar a
que se enterase de su partida el superior de Andalucia, y, que, si
por parte del Provincial habia algun reparo, ¢l le defenderia. «Caiga
todo sobre mis espaldas» decia Mariano.” Sorprendido por tanta
solicitud por parte de quien nunca le habia mostrado demasiadas
simpatias, y viendo la alusiébn a posibles problemas con el
Provincial, Gracidn repaso en su privilegiada memoria las leyes de
la Orden y recordd que estaba prohibido ponerse en camino, sin
permiso escrito del superior, bajo pena de privacion de voz activa y
pasiva. Por eso le respondié a Mariano sin medias tintas: que por el
mismo precio que le habia enviado a ese Hermano con una carta
tan confidencial, le podia haber mandado una patente del
Provincial que vivia en su misma casa, y asi se ahorraba el trabajo
de defenderle... No me hagas pensar —concluye Gracidn— que me
has escrito esa carta para tenderme algtn lazo.

Para comprender mejor la reaccion de Gracian recuérdese
que en el Capitulo de 1587, en Valladolid, habia sido elegido
Vicario Provincial de México y, que, cuando pididé permiso para
pasar por Madrid a despedirse de su madre antes de embarcarse
para América, le habian respondido que fuese via recta a Sevilla.

Mariano, al verse descubierto, no tuvo mdas remedio que
enviar la patente del Provincial, fechada a 1 de abril, concediéndole

> MHCT 3, doc. 331.

—-903 —



el permiso para venir a Madrid. Patente que esta concebida en estos
términos: tendrd valor so6lo si llega a manos del P. Gracian antes
del 20 de abril, si llega después sea considerada nula; en caso de
que llegue antes de esa fecha, el destinatario péngase en camino y,
en el término de 8 dias, via recta, llegue a Madrid; permanecera en
Madrid 6 dias, al cabo de los cuales tendrd que marcharse. Todo
ello bajo pena de excomunion.”® No hace falta subrayar la intencion
de evitar la presencia de Gracian en Madrid en el momento del
capitulo, cuya reunion se esta preparando en secreto.

Recibida la patente, el P. Gracidn se puso en camino con
todas las de la ley. Al llegar a Madrid le sali6 al encuentro, a las
afueras de la ciudad, un amigo de Doria y de Mariano, que se fingia
también amigo suyo y le pidio que, para ganar tiempo, antes de ir al
convento, pasase directamente por su casa para un asunto muy
urgente. Gracidn le replic6 que no podia desviarse bajo pena de
privacion de voz activa y pasiva, y logro llegar al convento sin caer
tampoco en esta segunda trampa.

La acogida que le hicieron los superiores fue bastante fria y
displicente. Pidi6 permiso para ir a visitar a las Descalzas y le
dijeron que no. Entre tanto Juan Vazquez del Marmol habia
informado al Nuncio de las tiranteces causadas entre los Descalzos
por la nueva orientacion que Doria estaba dando al gobierno de la
Orden y la oposicion del provincial anterior. El Nuncio se ofrecid a
hacer de intermediario y, el dia dos de mayo, anunci6 su visita al
convento para tener un didlogo con los dos principales
protagonistas juntos. Pero, cuando Doria supo que el Nuncio venia
al convento, le dijo a Gracidn que fuese a visitar a las Descalzas.
Asi, cuando llego el Nuncio, pudieron decirle que no estaba en casa.

Mientras Gracian se hallaba en el locutorio con Ana de Jesus
y la comunidad, se presentd Juan Lopez de Velasco, muy amigo de
Doria y de Mariano, y que tenia también obligacién de serlo de
Gracian, en cuanto que el padre de éste ultimo le habia procurado
un empleo en la corte y le habia ayudado en algunas dificultades.
Velasco, entrando en conversacion, vino a decir con muchas
zalamerias que los Padres de la Consulta estaban quejosos del P.
Gracian porque le veian con poco espiritu de Descalzo, poco retiro,

S MHCT 3, doc. 332.

— 94—



poca observancia, siempre metido en negocios, y que no era capaz
ni siquiera de hacer un gesto humilde para que los superiores
vieran su buena voluntad. Gracidn le contestd que todo eran
sospechas infundadas, que ¢l bien a gusto viviria retirado en un
convento ocupandose de su alma y que, si le dejasen libre de todos
los cargos que tenia, mds tranquilo viviria. Velasco, entonces, muy
complaciente, le replicd: ¢por qué no me pone por escrito todo esto
que acaba de decir y asi desengafio yo de una vez a esos Padres?
Gracian respondié que no habia para qué ponerlo por escrito, que
lo escribiese ¢l si queria.

Velasco se fue corriendo al convento y volvid al poco rato
con un billete, escrito de su pufio y letra por el P. Doria, en el que
se decia textualmente:

«Fr. Jerébnimo Gracidn de la Madre de Dios, religioso
carmelita descalzo, me presento ante el P. fr. Nicolds de Jesus
Maria, provincial de nuestra Provincia de Descalzos Carmelitas y
digo que yo he errado en algunos descuidos por llaneza de mi
condicién y no por malicia ni con culpa de que mi conciencia me
acuse, de los cuales pido a V.R. y a toda la Provincia perdon, y le
insto y encargo haya rigor en mandar observar el recato en las
visitas de los religiosos a nuestras religiosas de la Provincia,
porque asi conviene a la conservacion del fervor espiritual de ella,
y que se observe la vida regular igualmente por todos, que en esto
estd la perfeccion de la religion. Y porque he oido algunas
variedades de opiniones sobre mi ida a las Indias, para
satisfacerlas, por la presente me remito en esto a la obediencia, que
de buena gana ir¢ y me quedaré segiin lo que me mandaren, porque
no pretendo salvo obedecer. Y por la presente, si la obediencia me
mandare, renuncio en V.R. el cargo de Vicario provincial del
distrito de México para el cual fui electo en el ultimo Capitulo que
se celebro en Valladolid por fin de abril del afo pasado de 1587,
para que pueda V.R. proveer en otro el gobierno y no queden
aquellas casas sin perlado, le renunciaré. Y porque de la ocupacion
de los cargos que he tenido los afios pasados en la Provincia
conviene al bien de mi alma recogerme, pido que, si a la obediencia
pareciere, se me dé un convento donde resida sin cargo alguno,
para que pueda estudiar y ocuparme en lo que mi alma ha menester
y apetecer. Y por quedarme libre de ocupaciones, renunciarg, si la

— 905 —



obediencia me lo mandare, en manos de V.R. toda voz activa y
pasiva para cualquier cargo de la Provincia. Y como hijo de
obediencia le ruego acepte y me conceda todo esto que aqui pido.
En M%%lrid, a dos de mayo de mil e quinientos y ochenta y ocho
afiosy.

Lastima que no tenemos el horario exacto para saber los
minutos que tardé Juan Loépez de Velasco en ir y volver de las
Descalzas a los Descalzos. Con esos datos se podria quiza llegar a
la conclusion de que Doria tenia ya el papel escrito de antemano y
se sirvio del amigo seglar para hacer caer en la trampa a Gracidn,
arrancandole la firma.

Gracian echo un vistazo al papel y repardé en que contenia
una renuncia formal a los cargos, lo cual —dijo— seria un acto de
propia voluntad, mientras que ¢l habia dicho solo que estaba
dispuesto a renunciar si los superiores se lo mandaban... La Madre
Ana, presente a la escena, tercio en la conversacion diciendo algo
asi como: “Firme ya de una vez y acabemos con estas historias”.
Entonces Gracian, tomo el papel, tacho la palabra “renuncio” y
corrigié por: “renunciaré si la obediencia me lo mandare”... y
firm6. Habia hecho un acto de humildad. Juan Lopez de Velasco se
fue todo contento donde sus amigos Doria y Mariano con el papel
firmado. Les habia hecho un gran favor.

Cuando mas tarde el P. Gracian llegd al convento, le
recibieron con grandes muestras de afecto y de admiracion por ese
gesto tan humilde, que sinceramente no se esperaban de ¢él, casi
pidiéndole disculpas por haber pensado mal y no haber entendido
lo santo que era. Y, tras los cumplimientos, le presentaron, para que
la firmara, una renuncia formal: “Yo, Jeronimo Gracian, renuncio
al Vicariato de México, a la voz activa y pasiva, etc. etc.” A la vista
de ese nuevo papel se le cayeron las escamas de los ojos y se dio
cuenta de que no era un acto de humildad lo que andaban buscando
sino un modo de quitarle la voz activa y pasiva.

Gracian pidi6 el papel que habia firmado en el locutorio de
las monjas, con intencién de romperlo. Pero sus interlocutores, al
ver que no solo no firmaba la declaracion formal, sino que pedia el

ST MHCT 3, doc. 333.

— 906 —



papel anterior, pensaron que mas vale pdjaro en mano y lo
escondieron.

Dejando a un lado todas las amabilidades de pocos minutos
antes le recordaron que tenia que salir de Madrid en el término
establecido por la patente, y atn le afiadieron otra en la que se le
mandaba no salir de Sevilla si no era para embarcarse con destino a
Meéxico. Pero el viaje a México se fue aplazando porque en ese
momento todos los barcos estaban concentrados en la Armada
Invencible y se suprimieron las expediciones a América.

A la vez que a Gracian le dieron la patente que le prohibia
moverse de Sevilla, se enviaron las cartas convocatorias del
Capitulo, con algunas irregularidades: a Cristobal de San Alberto,
amigo declarado del P. Gracian, el P. Doria lo quité de prior de
Caravaca y, con el pretexto de enviarlo a América, le dio una
patente (12.5.1588) en que le prohibia moverse de Sevilla si no era
para embarcarse.”® En cuanto a los socios, en lugar de dejar a cada
Comunidad su designacion, como se habia hecho siempre, los
eligio €l echando a suertes. Con ese método se evitd la designacion
de algunos partidarios declarados de Gracidn y se consiguié que en
las comunidades no se enterasen de que habia capitulo hasta que
los capitulares emprendieron el viaje...

El Capitulo se inaugurd el 4 de junio de 1588.°° La ereccién
de la Congregacion tuvo lugar el dia 18.%

En la primera sesion se levanto el prior de Daimiel, P. Juan
de San Gabriel, uno de los amigos del P. Gracian, pidiendo
explicaciones de su ausencia, pues, siendo Vicario Provincial de
México, tenia derecho a asistir al capitulo.

En respuesta leyo el P. Doria una sentencia que la consulta
habia emitido el dia 11 de mayo y que se habia mantenido secreta
hasta ese momento, sin comunicérsela ni siquiera al interesado. En
ella estaba incluido a la letra el papel firmado por Gracian el dia 2,
y a continuaciéon se decia: «Se manda al dicho Padre fr. Jerénimo
Gracian que se recoja en el convento que el P. Provincial le
sefnalare, y alli trate del bien de su alma, como ¢l lo pide. Y le

* MHCT 3, doc. 335.
% Cf. MHCT 3, p.313.
0 Cf. en MHCT 3, doc. 340, la lista de los capitulares.

- 97—



privan de voz activa y pasiva de cualquier cargo de la Provincia y
Congregacion de nuestra Orden, que es no poder elegir ni ser electo
para los cargos della, con limite que en el convento donde
estuviere, solamente en ¢él, tenga su lugar y voz activa para los
negocios del dicho convento, y que la dicha privacion de voz activa
y pasiva dure solamente hasta que el Capitulo de la Congregacion
de nuestra Provincia y Orden, visto su recogimiento, se la vuelva.
Y le absuelven de Vicario del distrito de México en que fue electo
en nuestro Capitulo que se celebré en Valladolid, que ¢l pide, in
nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, amen, reservandole sélo
que pueda ir por mayor de los padres que al presente van en esta
proxima flota de este afo a México, porque seria gran
inconveniente en mudar los despachos que sobre ello se han sacado
de su Majestad».®!

El Padre que habia pedido las explicaciones, al recibirlas de
ese tenor, replico que la privacion de voz activa y pasiva era injusta
y que era contra el derecho tener secreta una sentencia para que el
interesado no pudiese apelar. El P. Doria respondié echandolo de la
sala capitular y prohibiendo bajo excomunién a toda la asamblea
hablar del asunto hasta después de hechas las elecciones.

Hecha, finalmente, la votacion, fue elegido Vicario General
el P. Nicolas de Jestis Maria Doria, con 32 votos de 58 votantes.
Elegido casi por unanimidad en 1585, cuando no habian
experimentado aun su gobierno, después de un trienio escaso de
prueba le abandonan ya 25 votos. Sin las “marafas” que acabamos
de recordar brevemente, el P. Doria tenia pocas probabilidades de
continuar en el gobierno. Pero continud, y no para otros cuatro
afios, sino para seis, que es el nuevo periodo establecido para el
Vicario General, mientras que los Provinciales duraran tres.

La desolacion de muchos Descalzos, al ver el resultado, fue
grande, tanto que recurrieron al Nuncio, denunciando el caso y
pidiendo la anulacién de la eleccion por las irregularidades que
habian concurrido en ella, como la exclusion injusta del P. Gracian
y otras. Pero el P. Doria no se asustd. Pidi6 inmediatamente su
confirmacion a Roma, diciendo que el capitulo habia sido
convocado sin excluir ilegitimamente a nadie. Y, en cuanto al

" MHCT 3, doc. 334.

— 08 —



Nuncio, lo tranquilizd escribiéndole una carta en la que le decia
que no se preocupase por unos pocos revoltosos y desobedientes.
Y, para que viese que todo eran calumnias infundadas, le mando
también copia de la patente extendida el 20 de junio de 1588 para
el P. Gracian, en la que le decia: «Habiéndome mandado el
Capitulo que le sirva y a toda la Congregacion en este ministerio de
Vicario general, y viendo que V.R. cuando fue electo Provincial
quiso que le sirviese de compafiero, me ha parecido para el mesmo
efecto llamarle aqui para que como nuestro compafiero ayude a la
Religion, y ansi va esta patente a este efecto que V.R. venga aca a
ello».*

(Como podian decirle al Nuncio que Doria estaba queriendo
arrinconar al P. Gracian para llevar la Orden hacia donde ¢l queria?

Lo que no supo el Nuncio fue que, el lunes siguiente, 27 de
junio, el P. Doria expidi6 al P. Gracian otra patente en que le decia:
«Por cuanto su Majestad manda que el padre fr. Jeronimo Gracian
de la Madre de Dios, sacerdote profeso de nuestra Congregacion,
esté en Evora para algunos negocios del servicio de su Majestad,
por tanto por la presente mando al dicho padre fr. Jerénimo
Gracian que se detenga al dicho efecto en la dicha ciudad de Evora
y arzobispado della hasta que, sabida la voluntad de su Majestad,
otra cosa se le ordene. Y con ésta espire la otra patente que le he
enviado para que viniese a Madrid a ser nuestro compaiero, y
cimplase éstar.”

A veces —volvamos un momento a nuestro siglo— se suele
decir que Gracian era un ingenuo, que Doria no era tan astuto como
lo pintan... Los que asi hablan no se dan cuenta de la cortina de
humo que la historia “oficial” interpuso entre los hechos realmente
ocurridos y nosotros.

Retornando al siglo XVI, otro ejemplo de la eficacia
persuasiva de los métodos empleados por el P. Doria lo tenemos en
la carta que escribe Ana de Jesus a la priora de Avila el 2 de julio
de 1588: «Ya sabrd V.R. la merced que Dios nos ha hecho en que
quedemos todas juntas al gobierno del nuestro padre Vicario
general, el cual ha escogido por su compaiero al padre fr. Jerénimo

2 MHCT 3, doc. 241.
8 MHCT 3, doc. 345.

—99



Gracian, que serd la segunda persona de nuestro gobierno, que,
como han de andar juntos, todo pasard por su mano; y asi, ha
cesado la ida a Indias, y nuestro padre Vicario general le ha
enviado a llamar a Evora y pedido venga luego, porque no quiere
hacer nada ni dar paso sin él».%*

Seglin esto, ingenua era también la madre Ana... ;O era mas
bien un mentiroso empedernido el P. Doria? Esta pregunta se la
hice yo al P. Villoslada, durante la elaboracion de mi tesis doctoral,
ante el repetirse de casos en que, por documentos auténticos, se
veia claramente que el P. Doria afirmaba o negaba con grande
aplomo cosas que objetivamente vendrian a ser mentiras. Me dijo
el P. Villoslada que, ademas de la hipdtesis de la mentira (hipotesis
tiene que ser pues mentir es “decir lo contrario de lo que uno
piensa con intencidén de engafiar” y ni vemos lo que se piensa ni
vemos las intenciones), existe también la hipotesis de que
realmente esas personas, estan tan absortas por la impresion
inmediata, que olvidan todo lo anterior; aunque los documentos
puedan hacer pensar en una mentira objetiva, subjetivamente mas
que de una mentira puede tratarse de enfermedad de tipo paranoico.

Pero volvamos al hilo de la historia. Los Descalzos
recurrieron al Nuncio, al Rey y al Papa pidiendo un visitador
Jesuita, Dominico, Agustino o de cualquiera otra Orden, con tal
que entendiese de vida religiosa, para que pudiese ver con sus
propios ojos cémo los nuevos superiores estaban deshaciendo la
Orden. Al P. Doria le costd poco convencer a Garcia de Loaisa y a
algin otro ministro de su Majestad para que no prestaran oidos a
unos cuantos inquietos, perturbadores de la paz de la Orden,
relajados, amigos de tratar con las monjas, etc.etc. Y pudo
continuar dedicandose con todas sus energias, y con todas sus
marafias, a la reforma de las estructuras y de las personas.

No es facil imaginar la desolacion de muchos Descalzos y
Descalzas, criados en la llaneza teresiana, al verse heridos tan
cruelmente en su buena fe. Y es necesario saber, al menos
sucintamente, algo de lo que acabamos de narrar, para comprender
que Maria de San José no exagera cuando escribe que en 1594 se
hallaban «casi sin esperanza de salir del mando tiranicoy.

% MHCT 3, doc. 347.

- 100 -



El Vicariato duraba seis afios... pues bien, al cabo de cinco,
Doria obtiene, el 20 de diciembre de 1593, el titulo de Orden para
su Congregacion y asi “estrena’ oficio de Prepdsito General; oficio
que debe durar, lo dice expresamente el Breve, hasta que el
proximo Capitulo haga la eleccion... Y un mes antes del Capitulo
se consigue el breve que vimos mads arriba, de cuya ejecucion solo
la muerte del destinatario pudo librar a aquella «pequena grey».

culpa fue de Nicolo.

El P. Doria influyéo en el oscurecimiento de la llaneza
teresiana de dos maneras principalmente: la primera, introduciendo
en las leyes elementos sugeridos por la sospecha y la vision
negativa del subdito, con lo que las generaciones siguientes
encontraron el camino de la perfeccion con las indicaciones
trastrocadas. La segunda, con su ejemplo y modo de proceder
personal, que influyd, naturalmente, en sus colaboradores y
discipulos. Hay un abismo entre los escritos del grupo fundacional:
santa Teresa, san Juan de la Cruz, Jeronimo Gracian, Maria de San
José, Ana de Jesus, la misma Ana de San Bartolomé, a veces mal
informada pero siempre sincera, y los escritos de los cronistas del
siglo XVII, por lo que a sinceridad y llaneza se refiere.

- 101 -



CANCION 15

TU, Teresa, nos fundaste
pero él casi nos fundio;

si de aquel fiero contraste
hasta mi lleg6 el rumor,
vean si exagero o no

el punto a donde llego

la culpa de Nicolo.

DECLARACION

Se atribuye expresamente en esta estrofa a santa Teresa el
titulo de Fundadora de su Orden, mientras que sobre P. Doria se
afirma que su actuacion constituyd un verdadero peligro para el
carisma teresiano. Para que el lector pueda comprobar por si mismo
la gravedad de ese peligro, se aduce el hecho de que, a cuatro
siglos de distancia, todavia se percibe el eco de aquellos
acontecimientos, y no solo en los libros sino también en las
personas.

Tu, Teresa, nos fundaste

Al igual que los benedictinos a san Benito, o los franciscanos
a san Francisco, o los Jesuitas a san Ignacio, los teresianos llaman a
boca llena Fundadora a la madre Teresa desde el primer momento,
dando a esa palabra el sentido que tiene en la Historia de la Iglesia.
Con ello quieren decir que en la Madre ven el dedo de Dios, que la
ha enriquecido con gracias extraordinarias para ser madre y
maestra, y que, siguiendo su ejemplo y poniendo en préctica sus
ensefianzas, esperan conseguir la perfeccion evangélica a que se
sienten llamados por vocacion especial, como miembros
precisamente de la familia iniciada por la Santa.

pero él casi nos fundio

-102 -



Fundir, en sentido propio, significa derretir y liquidar los
metales u otros cuerpos sélidos (en sentido familiar y figurado
equivale a arruinarse).

Tomando el verbo en sentido propio, se podria pensar, por
ejemplo, que el P. Doria trataba de fundir la legislacion teresiana,
considerada por ¢l como un mineral todavia mezclado con
impurezas, para obtener oro fino; mientras que otros, que en esa
legislacion veian una filigrana del espiritu teresiano, temian verla
reducida, en manos del improvisado fundidor, a un trozo de metal
informe.

Mas grave aun seria la afirmacion si el verso se entendiese,
no solo de la legislacion, sino de la vida entera de la Orden. Por eso
es de importancia notar que el adverbio “casi”’, contenido en el
verso, puede entenderse de tres maneras: unos podrian interpretarlo
en sentido restrictivo, como si dijéramos, “estuvo a punto de
fundirnos pero no lo consiguid”; otros, en sentido mas amplio: “nos
fundi6 casi por completo”; otros, finalmente, podrian tomarlo como
un eufemismo, y entender el verso prescindiendo del “casi”. Hacia
esta ultima interpretacion se inclina, por ejemplo, el P. Anselmo
Donézar Zamora, al menos por lo que se refiere a los varones. En
su extensa y documentada obra titulada Principio y fin de una
Reforma (Bogota 1968) dice: «La reforma de los frailes puede
darse por liquidada en 1588» (p. 322).

El sentido en que yo entiendo el verso es: casi nos fundié del
todo, es decir, nos fundi6 sélo en parte.

Lo que en cualquier interpretacion del verso debe excluirse es
el considerar el paso de Doria por nuestra historia como algo
innocuo y sin transcendencia para la transmision del carisma
teresiano. O, lo que seria aun peor, como algo beneficioso y
enriquecedor. Que el P. Doria dejé su impronta en la Orden no se
puede negar, puede en cambio negarse, que esa impronta haya sido
beneficiosa para el carisma teresiano.

Precisamente al influjo de esta “fundicion™ parcial se debe,
tanto la dificultad que encontraron algunos, en los siglos pasados, a
la hora de reconocer a la Santa el titulo de Fundadora, como las
discusiones del siglo XX sobre si santa Teresa es Fundadora o
Reformadora.

-103 -



Para poder entender el lenguaje de las fuentes y las diversas
maneras de expresarse de los autores, conviene tener presentes los
diversos esquemas o las diversas visiones de la historia que dan pie
a los diferentes modos de contarla. Los esquemas de fondo mas
comunes son los siguientes:

1. Hay una Orden del Carmen, que a lo largo de sus ocho
largos siglos de recorrido, ha visto su carisma encarnado y vivido
de diversas maneras, segin los tiempos y las personas. Si la
comparamos a una cadena de montafias, una de las cimas mas
gloriosas la constituiria santa Teresa de Jesus. Mirada desde esta
perspectiva, la Santa no deberia ser llamada propiamente ni
Reformadora, pues no reformo la Orden del Carmen, ni Fundadora,
ya que no pretendio fundar una Orden nueva, sino vivir en toda su
radicalidad el carisma carmelitano.

Esta vision prevalece entre los autores Carmelitas
contemporaneos, por ejemplo, Saggi, Catena, Smet, Secondin.
Baste recordar una expresion emblematica de este ultimo.
Hablando de la vida religiosa en la época postconciliar, escribe: «Y
tenemos la explosion de los experimentos. No es que con ello se
quiera negar el hecho de que en la vida religiosa el experimento se
haya hallado en un cierto sentido como en su casa. En efecto,
muchos institutos religiosos nacieron de experimentos, crecidos en
un primer momento dentro del viejo grupo y luego, por
circunstancias historicas, separados. Es el caso de muchas
“observancias”, que luego se hicieron ramas autdnomas: baste citar
un caso por todos: los Carmelitas Descalzos».”

2. La Orden del Carmen, por las conocidas circunstancias
historicas de los siglos XIV y XV, pas6 por un periodo de
decadencia, del que trato de salir, con la ayuda de las
Congregaciones Reformadas: Mantua, Albi, Descalzos... En ese
contexto santa Teresa aparece como la Reformadora por
antonomasia, casi como la unica que logr6 la verdadera reforma de
la Orden del Carmen.

Es la posicion del P. Alberto de la Virgen del Carmen en su
Historia de la Reforma Teresiana (Madrid 1968), presentada como

% B. SECONDIN, Vita in comune, vita di comunione, en Rivista di vita
spirituale, 30 (1976) p. 525.

— 104 -



premio nacional de la Orden en su IV Centenario. Es de notar que
el P. Otilio Rodriguez, su hermano, fautor del titulo de Fundadora
hasta proponer el cambio de la sigla O.C.D. por O.C.T., le insistio
en que cambiara el titulo, pero no lo consigui6. Mas tarde el P.
Alberto reconoci6 que tenia razon Otilio; pero mientras la “Historia
de la Reforma Teresiana” estd impresa y en manos de estudiantes y
formadores desde 1968, también desde 1968 sigue manuscrita e
inédita la obra del P. Otilio, titulada: “Santa Teresa de Jesus,
Fundadora. Origen y desarrollo del Carmelo Teresiano™.

El enfoque del P. Alberto —que, por lo demés es el de las
Cronicas— es seguido todavia hoy por muchos Descalzos
contemporaneos. Ya en el siglo XVII los autores Carmelitas
replicaron que la Santa que no era Reformadora de la Orden del
Carmen, sino Fundadora de su Congregacion. El P. Steggink, O.
Carm., en su exhaustivo estudio de 1965 sobre la reforma del
Carmelo espafiol hecha por Rubeo, rechaza expresamente el
enfoque de las Cronicas, afirmando que la obra teresiana no puede
considerarse como una congregacion reformada al estilo de las
otras. Para él es mas Fundadora que Reformadora. El aspecto
reformador es mas bien secundario en su obra.

Tanto el esquema niimero 1 como el esquema nimero 2 son,
en buena parte, consecuencia de la fundicion parcial enunciada en
el verso. Por lo que se refiere al n. 1, el P. Rubeo se encontrd
personalmente con la Santa, admird su espiritu, bendijo su obra.
Pero muy poco después, las circunstancias historicas externas
envolvieron la obra teresiana en un torbellino que hacia dificil
discernir su fisonomia.

La Orden reacciona contra una serie de elementos que no son
ninguna novedad y por los que no valia la pena perder la paz
interior ni crear divisiones en su seno, cuando la reforma tridentina
estaba ya bien encauzada y era mas que suficiente para restablecer
la disciplina donde todavia hiciese falta. No es la obra teresiana
sino “el fenomeno descalzo” lo que la Orden rechaza. “Que les
cambien el habito y el nombre” dira el Procurador en 1586. Y
también sus historiadores, al acercarse al siglo XVI, se refieren al
“fendmeno descalzo”, lamentando la ocasion perdida de tener a una
Teresa de Jesus y a todas sus monjas reforzando la rama femenina,
que entonces contaba con unas 1.600 monjas frente a los cerca de

- 105 -



15.000 frailes. No se puede pedir a los historiadores Carmelitas que
aclaren lo que no han conseguido aclarar todavia los historiadores
Carmelitas Descalzos, los cuales, victimas del esquema numero 2,
recargan la relajacion de la Orden antigua para exaltar la reforma
operada en la nueva, deformando los hechos tanto al hablar de la
primera como de la segunda.

Es indispensable volver al estudio de las fuentes, analizar su
contenido, y reconstruir los hechos sin meterlos forzosamente en
esquemas prefabricados.

3. La Orden actual es la Unica heredera de la Reforma
Teresiana, pues la Congregacion Espafiola se suprimio; por
consiguiente es inutil agitarse tanto por la cuestion doriana, ya que,
si por culpa de Doria se deformé la Congregacion Espafiola, por
mérito de Doria, que fundé en Génova, naci6 la Congregacion
Italiana, perfectamente teresiana, gracias a la cual sobrevivid la
Orden.

Esta version se puede encontrar todavia en algunos sectores
de la que fue Congregacion Italiana. No tiene en cuenta que las
Constituciones que le sirvieron de base estaban ya marcadas por la
intervencion del P. Doria, que las monjas elegidas para fundar en
Génova eran de las que se pusieron de parte de la Consulta, que la
evolucion hacia el observantismo que prevalecio en Espafia se dio
también en Italia y en toda Europa (y no solo entre los Carmelitas
Descalzos).

4. En las fuentes aparece con claridad la vision que tienen de
la Orden los seguidores de la madre Fundadora, para los cuales, el
llamarla Fundadora, significa sencillamente eso. Es de notar que
este grupo es el que con mayor respeto y estima habla de la Orden
del Carmen, y que no se sienten apartados de su tradicion por el
hecho de haberla recibido a través de la madre Fundadora.

5. Los que no la conocieron o prefirieron su propio ideal
religioso al de la Santa, a pesar de encontrarse comprometidos en la
obra a que ella habia dado inicio, se sienten reformadores en
primera persona, y su empresa consiste en reformar la Orden del
Carmen, comenzando por los mismos Descalzos. Tampoco sobre
esto las fuentes dejan lugar a dudas. Siguiendo sus indicaciones se
puede reconstruir la evolucion a través de la cual la Santa llega a

- 106 -



ser “Reformadora” y san Juan de la Cruz “Reformador”. La alusion
de Gracian en 1610, cuando dice que quieren quitar a la Santa el
titulo de Fundadora «haciendo a fray Juan de la Cruz fundador», no
puede ser mas explicita: se quita lo que se tiene y se hace lo que
todavia no es...

6. El futuro esquema de la Historia del Carmelo Teresiano
deberia arrancar del corazén de la Santa y seguir su actividad de
Fundadora de las Monjas primero y de los frailes después,
reconstruyendo el grupo fundacional, la vida de las primeras
Comunidades Teresianas y su difusion geografica y cronoldgica,
observando, desde la realidad teresiana bien definida, los elementos
y circunstancias que la rodean y con los que va tropezando, pues
también forman parte de la historia —al menos por contraste—, pero
sin meterlos dentro, con el peligro de atribuir a la Santa lo que no
es suyo. Sera quiza una historia en la que, sin quitar nada a nadie,
santa Teresa y sus hijas iran por delante de sus hijos, y se contaran
las cosas tal como ocurrieron, no como podian haber sucedido.

El P. Silverio, a partir de 1904, comenz¢ la tarea de anadir, al
esquema doriano de los Cronistas, los elementos teresianos. Al
cabo de 90 afos, y, gracias al Concilio Vaticano II, parece llegado
el momento de ir quitando al esquema teresiano los elementos
dorianos.

Es de notar que, mientras se ha investigado algo, no tanto
como las apariencias pudieran hacer pensar, sobre los origenes del
Carmelo Teresiano en Espafia en su primera fase, estan apenas
comenzando a estudiarse los origenes y evolucion de Ia
Congregacion Italiana® y el renacimiento de la Orden masculina en
Espana a partir de 1868. Sobre este ultimo capitulo est4 trabajando
P. Domingo Fernandez de Mendiola.

si de aquel fiero contraste
Como el verso es suficientemente claro, y cualquier lector

comprenderd a primera vista que hace referencia a un conflicto
grave, baste so6lo con ponerle en guardia contra la tentacion de

% S. GIORDANO, Domenico di Gesl Maria, Ruzola (1559-1630), Roma
1991, p. 35.

- 107 -



pensar que “no es tan fiero el leon como lo pintan”... Antes al
contrario. El contraste fue mucho mas fiero de cuanto es posible
decir ni imaginar.

hasta mi lleg6 el rumor,

Una interpretacion podria ser que yo oi hablar de ello, o que a
través del estudio de las fuentes he tenido noticia de una cosa
lejana que ya pasé. Pero en ese caso hubiera tenido que decir con
mas propiedad que “a mis oidos lleg6”.

Al decir “hasta mi”, quiero dar a entender que no se trata s6lo
de una noticia de oidas, sino de algo mas profundo, como si el
rumor hubiera embestido en cierto modo toda mi persona. Es este
un punto de mucha importancia para entender la magnitud del
evento de que nos ocupamos, pues de la distancia alcanzada por la
onda expansiva puede medirse la grandeza de una explosion. Pido,
pues, un poco de paciencia al lector, si le resulto demasiado prolijo
en el comentario a este verso. Pero, aunque trataré de ser lo mas
breve posible, tengo que tomar las cosas de raiz.

Se da el caso que, alld por mayo-junio de 1962, cuando
estaba yo terminando mis examenes de Licencia en Teologia en el
Teresianum, me llamo6 a su celda el P. Rector y me dijo més o
menos estas palabras: “Deje sus suefos biblicos y misioneros y
dediquese al estudio de la Historia, pues esta vacante la catedra de
Historia de la Orden y necesitamos uno que se prepare para ello. La
Historia de la Orden es una materia delicada y nos ha parecido que
V.R. podria hacerlo bien. Piense, por consiguiente, en doctorarse
en Historia con especializacion en Historia de la Orden”.

Lo de los “suefios” se referia a que yo estaba ya apalabrado
con los superiores de mi Provincia de Navarra y con el Rector de
Alwaye, P. Miguel Angel Batiz, para ir a la India a ensefiar
Escritura, una vez obtenido el titulo correspondiente. Incluso, como
preparacion remota, habia dedicado horas extra al estudio del
griego y habia conseguido un 10 en el hebreo que se estudiaba en
teologia...

Pero, siguiendo la indicacion de la obediencia, a mi vuelta de
vacaciones en octubre, en vez de inscribirme en el Biblico me

- 108 -



inscribi en la Facultad de Historia de la Iglesia de la Gregoriana.
(En mi lugar fue a la India el P. Eusebio Beldarrain).

Debo confesar que, aunque no me habia pasado por la
imaginacion estudiar Historia, desde la primera clase me senti en
mi salsa y vi que aquello “se me daba”. Segui con entusiasmo los
cursos, tratando, sobre todo, de aprender de los maestros la
metodologia histdrica, tanto para la ensefianza como para la
investigacion.

En los afios 1962-1965 terminé el curso académico en la
Gregoriana, con dispensa del segundo semestre del tercer afio “para
poder investigar fuera de Roma” y en febrero de 1965 comencé mi
primer curso de Historia de la Orden en el Colegio, dejando libres
las dos primeras clases por coincidir con mis ultimos exdmenes en
la Universidad.

Como libro de texto segui los folios preparados por el P.
Antonio Stanti¢ para el curso que dio, a todos los alumnos juntos,
entre los que estaba también yo, en 1960-1961 (Al quedar vacante
la catedra, no se dio Historia de la Orden mas que esa vez entre
1957 y 1965). Los folios reproducian en gran parte los del P. José
Valdivielso, completados, para la parte anterior a santa Teresa, con
datos tomados del P. Melchor de Santa Maria. Afiadié también el
P. Antonio una ““Seccion IV: Sobre la Espiritualidad de la Reforma
Teresiana”, en la que puede percibirse una especie de réplica a las
“teorias” del P. José.

Es particularmente significativa una de las premisas puestas
al principio de esta seccion IV. Traduzco literalmente del latin:
«Practicamente la cuestion sobre la espiritualidad de nuestra
Reforma estd cerrada por la legislacion definitiva. Por
consiguiente, la espiritualidad que debemos seguir es la contenida
en las Constituciones, aunque no fuese en todo idéntica a la mente
del fundador. Pues la Iglesia declar6 santificante esa legislacion y
nosotros hicimos la profesion religiosa segiin nuestra regla y
constituciones» (p. 227).

No por nada me diria el P. Villoslada, cuando le comenté las
primeras reacciones de algunos ante mis ‘“descubrimientos”
historicos: «Tienes suerte de que ha habido un Concilio, si no, esta
tesis no te la hubieran admitido ni hubieras seguido en Romay.

- 109 -



Volviendo a los folios, los segui fielmente limitandome a
resumir la primera seccion y suprimir la IV, aprovechando, el
semestre, sobre todo, para entrar en contacto con la literatura y con
las fuentes de nuestra Historia. Los examenes fueron presididos el
P. Melchor, con el P. Simedén de la S. Familia de segundo
examinador. Dieron notas bastante superiores al 90. En total: 36
lecciones a 62 alumnos. Nadie me preguntd qué habia ensefiado.
Todos contentos.

A la hora de elegir el tema para la tesis doctoral, me orienté,
de acuerdo con el P. Villoslada, hacia la figura del P. Gracian,
pues, de lo poco que pude ver en mi primer impacto con nuestra
Historia, me parecidé un personaje clave y que ofrecia materia
suficiente para una tesis. Comencé, pues, a recoger datos y a
estudiar su primera biografia publicada por Andrés del Marmol en
1619. Pero, a las pocas semanas, me llamé el prefecto de estudios
de nuestra Facultad, P. Amato De Sutter, y me sugirid que seria
mejor hacer la tesis sobre la M. Ana de Jesus, ya que los Reyes de
Bélgica, Balduino y Fabiola, habian pedido a Juan XXIII Ia
beatificacion de la Venerable y el Papa habia solicitado a la Orden
la continuacion de la Causa, cuyo iter estaba practicamente
interrumpido desde hacia tiempo. Asi mi trabajo serviria para tesis
doctoral y para resolver problemas historicos de la vida de la M.
Ana de Jestis. Como también la M. Ana me caia simpatica y la veia
en relacion con el P. Gracian, no me parecié que el cambio de tema
me alejaba demasiado de mis intenciones y lo acepté sin dificultad.

La defensa de la tesis, el 12 de mayo de 1967, después de dos
afios y medio de intenso trabajo, coincidié con la apertura del
Capitulo General, que tuvo lugar el lunes siguiente, dia 14. En ese
clima de preparacion y de expectativas de vuelta a las fuentes
provocado por el Concilio, me parecio que el tema estudiado en mi
tesis, como habia sido un descubrimiento para mi, lo seria también
para los demas y podria incluso resultar util a los capitulares. Pedi
permiso al Rector, P. Finiano Monahan, para sacar algunas copias
mas de las exigidas por la Universidad, pero su respuesta fue: ;A
quién quiere que le interesen esas cosas? Y no me lo concedio.
Ante esa negativa, me limité a sacar las 10 copias reglamentarias,
pero guardé los clichés...

-110-



Cuando lleg6 el P. Miguel Angel Batiz, que era capitular, le
pedi prestadas 40.000 liras para comprar el papel necesario para
mas copias. Asi muchos capitulares pudieron leer el trabajo, lo
encontraron interesante, e incluso alguno me dijo si no seria
conveniente hacer una breve presentacion del tema a todo el
Capitulo General. Pero la propuesta no prospero.

Entretanto, como es natural, me habia interesado por buscar
quién habia ocupado antes de mi el puesto que se me
encomendaba, para pedir su consejo y aprovecharme de su
experiencia. Asi vine a saber que mi predecesor en la catedra de
Historia de la Orden habia sido el P. Jos¢ Valdivielso (1914-1972),
de la provincia de Burgos, que abandoné definitivamente el
Colegio el 17 de septiembre de 1957 once dias antes de llegar yo
para el primer curso de teologia. Lo localicé en Quito (Ecuador) y
le envié una copia de mi tesis pidiéndole su parecer de experto en
la materia. He aqui su respuesta:

«Quito, octubre 25 de 1967
R.P. Ildefonso Moriones, C.D.
ROMA

Carisimo Padre:

Quien le escribe es el P. José. Tal vez no me conozca, como
yo no tengo el gusto de conocerle personalmente a V.R. Durante 18
afios fui profesor de Historia de la Orden en nuestro Colegio
Internacional, centrando toda mi atencién y mis preferencias en la
Historia de la Reforma Teresiana.

«Humildemente, creo haber sido yo, si no el primero, uno de
los primeros en descubrir la gran mentira histérica de nuestras
Cronicas Espanolas, ya que los Autores, sobre todo de los cuatro
primeros tomos, obsesionados por defender la “ortodoxia oficial”
de quienes pretendieron dar a la Reforma una forma de ser y de
vivir que ni quiso ni pensé la Santa Madre, tergiversaron y
supeditaron a ella la verdad histérica de los hechos y de los
personajes en sus primeros tiempos. jNo pudieron hacer con ello
peor servicio ni a la Historia ni a la Reforma misma! Generaciones
enteras de carmelitas descalzos se alimentaron, al correr de los
siglos, de puras mentiras historicas, destiladas por la pluma de tales

- 111 -



autores, al servicio de unas ideas que no eran las de la Santa Madre
ni las de sus mas intimos y fieles colaboradores.

«EIl motivo de estas lineas es felicitarle “pleno corde et totis
visceribus” por su tesis doctoral, que acabo de leer desde la primera
pagina hasta la ultima. Su lectura ha sido para mi una verdadera
delicia, sobre todo cuando habla personalmente, por su pureza de
expresion, y su claridad meridiana, por su finisima ironia y por su
clarividencia historica.

«Un poco largas las transcripciones de los documentos (y
mas para quien como para mi, le son casi todos conocidos y habian
sido leidos), pero interesantisimos para fundamentar y dar solidez
historica e incontrovertible a su tesis. A mi juicio (mas o menos
concordante con el de los censores), algo se podrian recortar, pero
no sobran ni mucho menos.

«La frase con que, en la pag. 291, define el proceder del P.
Doria, diciendo que, “en la defensa de sus puntos de vista emplea
el P. Doria una dialéctica personalisima, mas semejante al lenguaje
'comercial' de quien no repara en sutilezas con tal de vender la
mercancia, que a la llaneza teresiana” es formidable y acertadisima.

«No menos genial me parece su afirmacion, en la pag. 318,
de que al P. Doria “no le convenia manifestar con demasiada
claridad sus intenciones, y por tanto, tenia que recurrir a su
habilidad de comerciante para vender su mercancia”. Esta
habilidad, auténticamente genovesa, es la unica virtud que no se le
puede negar al P. Doria. La mercancia era de muy baja calidad, y
en ella habia mucho mas de pico y de fachada al estilo de entonces,
que de auténtica santidad cristiana y menos teresiana.

«Magnifica también su ironia en la conclusién que se harian
las Monjas después de leer las exhortaciones del P. Doria, en la
misma pagina.

«La conclusion de la tesis (pp. 532-540) me parece
estupenda, jugosa, formidable y sin vuelta de hoja.

«De nuevo le felicito con inmenso gozo y con toda mi alma.

«Reciba esta felicitacion, innecesaria (porque lo que vale de
veras ello mismo se alaba y no necesita alabarse) pero sincera de
un pobre antecesor suyo, que intuy6 gran parte de la verdad de
nuestra Historia, y tuvo la valentia de decirlo y de ensefarlo. Y tal
vez por esto, o porque no faltaban en mis tiempos quienes no veian

-112 -



nuestra historia mas que con ojos doristicos, o quiza con ojos de
topo, pretextaron que yo ensefiaba en el Colegio doctrinas
contrarias al espiritu tradicional [el subrayado es del P. José] de la
Orden, me dieron un puntapié bastante poco elegante, y me
descentraron para toda la vida.

«Y mi crisis no ha terminado. Pero de sus posibles
consecuencias hago responsables a quienes la provocaron mas o
menos inconscientemente. No sefialo a nadie en concreto. Sefialo a
los que hayan sido. Reconozco que mi edificio interior tal vez no
era muy fuerte; pero, privado del apoyo externo que le sostenia,
nada tendria de extrafo que, antes o después, se derrumbe.

«Y nada mas. Recuerdos a los que todavia se recuerden de mi
por ahi. Sobre todo al P. Tomas, a quien nunca olvidaré.

Suyo afmo. P.José».

Evidentemente esta carta me confirmdé ain mas en mis
convicciones personales, fundadas en la documentacidon, y
apoyadas en el juicio del P. Villoslada, que sigui¢ de cerca todos
los pasos de mi investigacion, y en el del P. Tomas Alvarez, que en
casa habia leido capitulo por capitulo todo el borrador de mi
trabajo, con particular atenciéon a que no pasasen inobservados o
mal interpretados textos importantes de la Santa.

A esa carta le di también mucho peso, porque me explicaba
el por qué habia quedado vacante el puesto que se me
encomendaba.

Mas detalles sobre su cese como profesor se encuentran en
otra carta que el P. José escribio desde Burgos al Rector del
Colegio Internacional, P. Albino Marchetti, el 6 de agosto de 1957.
Traduzco del italiano:

«Muy Rev. y carisimo P. Rector,

«Llegué aqui ayer por la mafiana y por la tarde recibi su
apreciadisima carta.

«Le estoy muy agradecido por su respuesta y por las noticias
que me comunica, pero quedé grandemente sorprendido del hecho
de que, ni V.R. ni el R.P. Presidente de la Facultad estén todavia al
corriente de la disposicion de N.R.P. General con respecto a mi.
Eso al menos resulta claramente en su carta.

- 113 -



«Pues bien, con fecha 18 de julio, me escribio N.P. General
una carta en la que me decia textualmente lo siguiente:

“Muy Reverendo Padre: El motivo de esta mia es tal que
hubiera preferido exponerlo de viva voz si hubiese
encontrado todavia en Roma a V.R. a fines de junio a mi
vuelta de América.

Desde hace ya muchos afios V.R., ensefiando en nuestra
Facultad, se cree con el derecho de someter a revision las
ideas acerca del espiritu y los fines de nuestra sagrada
Reforma. No le puedo ocultar que este hecho es desde hace
tiempo motivo de no leve malestar en muchas Provincias de
la Orden, que no dejan de presentar sus quejas. Por lo demas,
la reaccion que su pensamiento encontré en el ultimo
Capitulo General le es ya conocida.

En vista de esto no me creo ciertamente con el derecho de
hacerle ensefiar lo que no cree verdadero, pero pienso que es
mi deber no permitir mas que precisamente en nuestro
dilectisimo Colegio Internacional se pongan en discusion
nuestro espiritu tradicional y las leyes que lo expresan.

En consideracion de esto, después de haber reflexionado
largamente y con el consentimiento de nuestro Venerable
Definitorio General, creo oportuno invitar a V.R. a dejar la
ensefianza en nuestra Facultad. Comprendo el sacrificio que
le pido, mas espero que consentird a la sola invitacion
presentando Su dimision, ahorrando a los Superiores un acto
verdaderamente penoso de autoridad.

Confiando en Su comprension de religioso, quedo a la

espera de una respuesta y paternalmente le bendigo”.
(Firmado)®’.

%" Dada la importancia del documento, conservo en nota el texto original:
«Molto Reverendo Padre: Il motivo di questa mia ¢ tale che avrei preferito
esporlo a voce se avessi ancora trovato V.R. in Roma a fine Giugno, tornando
dall'America.

Ormai da parecchi anni V.R., insegnando nella nostra Facolta, crede di
sottoporre a revisione le idee intorno allo spirito ed ai fini della nostra santa
Riforma. Non le posso nascondere che questo fatto ¢ da tempo motivo di non
lieve disagio in parecchie Provincie dell'Ordine che non mancano di fare le loro
rimostranze. Del resto la reazione che il suo pensiero ha trovato nell'ultimo
Capitolo Generale le ¢ nota.

~ 114 -



«Esta carta me llegd el 24 de julio y con la misma fecha
respondi a N.P. General que, “aunque no conseguia comprender la
consistencia de su motivacion, aceptaba sin embargo la invitacion,
humilde y serenamente, como conviene a un religioso hijo de
obediencia, y presentaba mi dimision, considerandome desde aquel
momento exonerado de mi encargo de profesor en Nuestro Colegio
Internacional” [...]

«He aqui las novedades. Pero como por su carta he visto que
V.R. no estaba al corriente de mi situacion, imagino que ninguno
de mis compafieros sabra tampoco nada todavia. V.R. puede hacer
el uso que crea conveniente de cuanto Le digo aqui, ya que ni a mi
se me ha impuesto ningun secreto, ni pienso que la cosa es tal que
deba mantenerse secreta, aunque la carta de N.P. General, con o sin
motivo, no es precisamente un elogio muy lisonjero para mi y para
mi pobre trabajo de 17 afios de profesor, desarrollado, sino no,
quiza, con toda aquella competencia que es la ilusion de todo
profesor, si ciertamente —y esto lo puedo decir con intimo gozo—
con tanto amor a nuestra Sagrada Orden y a Nuestro Colegio. Me
consuela también el hecho de que cuanto he ensefiado en Nuestro
Colegio sobre la historia de la Reforma Teresiana, fue aprobado
plenamente por Nuestro Rev. e inolvidable P.N. Silverio, el cual
estaba perfectamente al corriente de mi pensamiento y de mis ideas
con respecto a la historia de nuestra sagrada Reforma.

«Si V.R. hace alguna vez uso de esta carta, Le estaria
agradecidisimo si no dejase de sefialar cuanto le digo en las lineas
precedentes» [...]

Di fronte a cio non mi riconosco certo il diritto di farLe insegnare cio che non
crede vero, ma penso sia mio dovere non permettere oltre che proprio nel nostro
dilettissimo Collegio Internazionale si mettano in discussione il nostro spirito
tradizionale e le leggi che lo esprimono.

In considerazione di cio, dopo avere lungamente riflettuto e col consenso del
nostro Venerabile Definitorio Generale, ritengo opportuno invitare V.R. a
lasciare l'insegmamento nella nostra Facolta. Comprendo il sacrificio che Le
domando, ma spero che consentira all'invito stesso col presentare le Sue
dimissioni, risparmiando ai Superiori un atto davvero penoso di autorita.

Fiducioso della Sua comprensione di religioso, resto in attesa de una risposta e
parternamente La benedico» (Firmato [Anastasio del SS. Rosario]).

-115-



Hasta ahi la carta del P. José, por lo que se refiere a nuestro
tema.

Accediendo a su deseo de que se diga publicamente que sus
posiciones en materia de Historia de la Orden estaban respaldadas
plenamente por el P. Silverio, invito al lector a reflexionar un
instante sobre la importancia de ese hecho, considerandolo en el
contexto global en que nos estamos moviendo en nuestro
comentario.

Hemos visto que a lo largo de estos cuatro siglos se van
transmitiendo paralelamente, aunque con medios
desproporcionados, la version oficial y la version de los vencidos.
Sabemos —porque nos lo dijo el P. Silverio— que a finales del siglo
XVIII, el P. Antonio de los Reyes, electo general de Ia
Congregacion de Espafia el 24 de septiembre de 1796, pidid
solemnemente que se suprimieran los dos primeros tomos de la
Historia y se mandase escribirla de nuevo a una persona «capaz,
imparcial y de buena critica, y amante sobre todo de la justicia y de
la verdad».®® El siglo XIX no permitia esos lujos y hubo que
esperar hasta el siglo XX, en que precisamente el P. Silverio —que
no duda en afirmar que los cronistas «distan mucho de la
ecuanimidad histérica que la justicia pide»®— puso manos a la
empresa. Tropezo, naturalmente, con obsticulos y resistencias
faciles de imaginar. Viendo que era imposible dar la vuelta a la
historia de un solo golpe, realizé su trabajo lo mejor que pudo,
conservando, en parte, los esquemas tradicionales, pero inyectando
en ellos abundante documentacion relativa a la linea teresiana.

Sus colaboradores mas estrechos, el P. Arcadio del Espiritu
Santo y el Hno. Luis de S. José, que transcribieron infinidad de
documentos originales y le ayudaron en la correccion de pruebas y
confeccion de indices, solian comentar que el P. Silverio, aunque
no publicod todos los documentos hallados “porque no estaban los
tiempos maduros”, indicaba siempre el contenido y el lugar donde se
encontraban para que los que viniesen después continuaran su labor.

El tomo VI de la Historia del Carmen Descalzo, publicado en
1937, contiene ya elementos mas que suficientes para emitir un

% HCD, VI, pp.697-703.
% Ib. p. 679.

-116 -



juicio histérico definitivo sobre el P. Doria, pero Silverio prefirio
dejar ese juicio a la generacion siguiente, y, para contentar a todos,
afiadi6 de cuando en cuando alguna critica al P. Graciadn y algun
elogio benévolo al P. Doria.

Cuando el P. José sacd las conclusiones contenidas en las
premisas puestas por ¢él, el P. Silverio no podia menos de
aprobarselas, pues era un paso hacia adelante en la direccion que ¢l
mismo habia indicado con claridad. De ahi la importancia que el P.
Jos¢ atribuye a la aprobacion del P. Silverio, cuya experiencia de
casi 50 anos dedicados al estudio de la Historia de la Orden, hacia
de ¢l la maxima autoridad en ese campo. Pero hemos visto que,
tampoco para el P. José, “los tiempos estaban maduros”.

Y hasta parecen no estarlo todavia (después de las Bodas de
Plata del Concilio) para algunos que siguen citando frases “de
conveniencia” de Silverio, como si representasen su opinion mas
autorizada. Incluso parece quieren desautorizar, con palabras “de
compromiso” del P. Silverio, otras investigaciones posteriores que
no hacen més que sacar las conclusiones historicas contenidas en
las premisas puestas por ¢l y confirmarlas con nuevas fuentes.
Véase, por ejemplo, el modo de presentar el tema de La Consulta
en libros tan recientes como Dios habla en la noche.”

Volviendo a mis clases, la segunda vez que ensenié la Historia
de la Orden en el Colegio Internacional fue durante el curso 1968-
1969, ya a tesis terminada. Como es obvio, el tema de mi tesis no
podia quedar al margen de ellas. Pero, como es obvio también, el
prefecto de estudios, P. Amato De Sutter, vino preocupado a mi
celda a recomendarme que no dedicase demasiado tiempo a
“cuestiones discutidas”...

Y para el curso 1969-1970 ya se dio el encargo de ensenar la
Historia de la Orden a los alumnos del Colegio Internacional a otro
religioso [el P. Giacinto Bertagna, de la Provincia Toscana] sin
preparacion especifica para ello, y, por consiguiente, mas
capacitado para continuar repitiendo el esquema “tradicional”. El que
lea sus folios (a parte algunos errores y la mezcla indiscriminada de

70 Madrid 1990, pp. 330-331, firmadas por Matias del Nifio Jestis. Version
conservada también, aunque algo atenuada, por J.M. JAVIERRE, Juan de la Cruz
un caso limite, 4* ed., Salamanca 1992, pp. 1006-1007.

- 117 -



datos de diferente valor) vendrd a saber que en Espafia hubo
muchos lios al principio, lios sobre los cuales es imposible sacar
agua limpia, como se ve por las discusiones sin fin que se traen los
autores. Por eso lo mejor es dejar a un lado esas discusiones, que,
ademas de versar sobre problemas insolubles, son inutiles, pues la
Orden actual es la heredera legitima de la Reforma Teresiana que
trajeron a Italia aquellas grandes figuras...”!

En cuanto a la publicacion de la tesis, obtenido el imprimatur
de la Universidad y el del P. General, P. Miguel Angel Batiz, que
ademdas me condond las 40.000 liras prestadas para pagar el papel
de las primeras copias, la presenté a las Ediciones del Teresianum.
La primera respuesta fue, que ‘“no habia fondos”. Los busqué por
mi cuenta, con ayuda, entre otros, del P. Giovanni Sadler,
Postulador General, que me prestd6 800.000 liras a devolver sin
intereses, y de los provinciales de Valencia, P. Juan Saera, de
México, P. Juan Evangelista Vega, de Colombia, P. Valeriano
Laveaga... Una vez encontrados los fondos, la segunda respuesta
fue que la Comision de publicaciones del Teresianum no la admitia
en su Coleccion sin la censura de dos profesores y las debidas
correcciones...

Conociendo ya suficientemente la historia de mis
predecesores, opté por hacerla imprimir, con la debida autorizacion
del P. Miguel Angel Batiz, fuera de Coleccion (Roma 1968). La
traduccion italiana, preparada en 1975, estd todavia esperando a
que “se maduren los tiempos”.

7! Sobre el P. Doria en concreto dice que no esta en grado de emitir un juicio
y, para que los alumnos puedan formarselo por su cuenta, transcribe tres paginas
de un autor de 1934, que, a juzgar por el contenido, era precisamente de los que
impedian que "los tiempos madurasen" para Silverio. Se trata del P. Florencio
del Niflo Jestis, cuya resefia biografica del P. Doria en Analecta O.C.D. 9 (1934)
168-174, termina con esta frase de Tomas de Jests: «Este fue el primer General
de la Orden, y como a primero repartié Dios las primicias del espiritu de vida
comun y observancia regular. Fue el que puso la Religion en perfeccion y asentod
en ella su propio espiritu de observancia, penitencia y oracion. Murid este Santo
padre después de haber tenido nombre de General por espacio de treinta dias...»
(Ver las pp. 63-66 de los folios, que, por lo demas, quedaron excluidas de la
materia para el examen).

- 118 -



N.B.- Lo estaba en 1994 y lo sigue estando el ano 2017,
después de las Bodas de Oro del Vaticano II.

El lector que haya tenido la paciencia de seguirme hasta aqui,
estd ya en grado de entender por si solo la pregunta contenida en el
resto de la estrofa:

vean si exagero o no

el punto a donde llego
la culpa de Nicolo.

- 119 -



CANCION 16

Todo el mal que hizo el demonio
en nuestra gloriosa historia

sin levantar testimonio

puede atribuirse a Doria

Yy por ser cosa notoria

un poeta lo canto

devoto de Nicolo.

DECLARACION

A modo de compendio y como en sintesis, se reafirma en esta
estrofa el dafio causado por el P. Doria a la obra teresiana,
poniendo de relieve el aspecto sobrehumano de unos
acontecimientos que no podemos juzgar solo de tejas abajo, como
si los unicos protagonistas fuesen los hombres, sino que hay que
encuadrar en el marco més amplio de la lucha entre el bien y el
mal, entre el Espiritu Santo y el demonio, para poder rastrear este
misterio que sobrepasa la capacidad del humano entendimiento.

Todo el mal que hizo el demonio

Dice expresamente el verso que el demonio es el responsable
principal de todo lo que, simplificando la narracidn, atribuimos a
Doria. Este ultimo fue sélo el instrumento del que el demonio se
sirvio para mover la guerra a la madre Teresa. Asi lo vio el P.
Gracian cuando traté de reflexionar sobre las marafias en que vio
envuelta la obra de la Santa, y, de reflejo, su propia vida:
«Peleamos —escribe el 30 de marzo de 1590— con los demonios
puramente sin que haya hombres de por medio, que si eso fuera,
todos nos entenderiamos, y donde las dan las toman. Mas de estotra
manera los golpes son tan fuertes y mafiosos que desfallece el
animo. Y digo que no hay hombres de por medio, porque los que
nos hacen dafio son santos y van con muy buena intencion, mas tan
aferrados en sus opiniones que ninguna esperanza puede haber de
que vuelvan atras. Y para que Vuestra Sefioria entienda las cosas
de raiz, sepa que desde el Capitulo que celebramos ahi en

-120-



Valladolid, los prelados que ahora gobiernan pretendieron
introducir un nuevo modo de gobernar esta Orden, que en ninguna
Religion de la Iglesia le hay, y las razones en que le fundan son tan
aparentes, que a cualquier seglar o religioso que no hubiere
gobernando frailes mucho tiempo convencerdn. Mas a quien ha
ejercitado ese oficio, parecerdle claramente que de aqui a pocos
afios, si esto dura, caera toda esta perfeccion y aun la virtud. Los
frailes callan y consienten, unos porque no entienden los dafios,
otros porque, aunque los entiendan, no se quieren aventurar a
perder de su quietud...»”

Y asi lo dice también Maria de San José: “El demonio es gran
maestro de embozos y marafas y cuando se viste de santidad son
las finas”.

Téngase en cuenta que la importancia de este verso es
fundamental para comprender el tema que nos ocupa, y también
que su contenido va mucho mas alld de una simple afirmacion
genérica. Una mirada a las 8 paginas que la palabra demonio ocupa
en las Concordancias de los escritos de santa Teresa, puede ser
suficiente para ver la transcendencia que ella atribuye a ese
protagonista oculto y taimado.

Por lo demas, entre los diversos caminos que yo segui en mis
investigaciones para la tesis doctoral, uno lo bauticé “seguirle la
pista al diablo”, y consistid en lo siguiente: anoté todos los lugares
donde santa Teresa dice: “el demonio os podra tentar”, “el demonio
os podra engafiar”, “el demonio podra entrar”... ; luego fui a
buscar, en la historia del siglo XVII, si por casualidad habia
entrado por alguno de esos portillos indicados por la Santa; al topar
con ¢l, rehice el camino hacia arriba, y me encontré con que el
portero que le habia dado entrada habia sido precisamente el P.
Doria.

En la defensa publica de la tesis, el segundo examinador, P.
Fois, me preguntd que por qué no hacia alguna consideracion
metahistorica, por ejemplo sobre la importancia de la Cruz en las
vidas de los santos, ya que, tratindose de protagonistas que
aspiraban a la santidad, parecia pedirlo la naturaleza misma de la
materia. Y me vino la siguiente: «Tenemos en santa Teresa un

2 BMC 17, 301-303; Ana de Jesus, p. 181; MHCT 9, carta 26.

- 121 -



regalo extraordinario del Espiritu Santo a la Iglesia y en el P. Doria
tenemos la respuesta, también extraordinaria, del demonio a ese
carismay. Se ri6 la asamblea, el P. Fois se puso colorado y me dijo
si no podia decirlo con palabras mas suaves, imitando el estilo del
P. Gracian, pero asi me salio el 12 de mayo de 1967, y asi lo sigo
pensando todavia.

en nuestra gloriosa historia

Se proclama en este verso que nuestra historia es gloriosa,
para salir al encuentro de alguno que quizd opine que no es
constructivo evocar acontecimientos negativos del pasado. Si
podemos hablar de los dafos causados por el demonio, es
precisamente porque no vencid, porque la obra de la madre Teresa
super? la prueba, logrd sobrevivir.

Sobre las luces, otros muchos han tenido ya la dicha de poder
escribir; mientras que a mi la obediencia me brindd en suerte
ocuparme de estas sombras: no pedi yo estudiar historia, no elegi el
tema de mi tesis doctoral, no pedi ser economo, no es culpa mia si
el abuelo de mi madre era poeta... No pidan, pues, a este libro mas
de lo que ofrece. Le basta con ser como un puntito negro sobre la
“1” de nuestra gloriosa historia.

Por lo demas, un poco de autoironia y de sentido del humor
ayuda también a comprender mejor las cosas. Y ya que ha salido el
tema, aprovecho la ocasion para recordar que el sentido del humor,
tan teresiano, (véase la obra Humor y espiritualidad en la escuela
teresiana primitiva, Burgos 1966) también pagd tributo a la
corriente en que nadaba el P. Doria. Tanto que me pasd por la
imaginaciéon alguna vez la siguiente estrofa que dejo sin
comentario:

Y si un poeta modesto

que en brasas de antafio sopla
te hace sentirte molesto

con una inocente copla,

si estas perdiendo, controla,
el sentido del humor

por culpa de Nicolo.

-122 -



Pero volvamos al tema:

sin levantar testimonio
puede atribuirse a Doria

Levantar testimonio significa, en sentido propio, acusar
falsamente. En estos versos, templando con licencia poética el
sentido juridico e histdrico, se quiere indicar Unicamente que,
aunque en alguna ocasion se haya atribuido a Doria
responsabilidades que no tuvo, en otras muchas fue sin duda
responsable y no se le pidieron cuentas.

y por ser cosa notoria

Dicese notoria una cosa que es publica y sabida por todos. En
nuestro caso, no hace falta explicar que, cuando decimos “todos”,
nos referimos a los miembros de la Orden y a cuantos tienen alguna
afinidad y contacto con ella.

Sin embargo, es necesario advertir que, aun refiriéndonos
solo a los miembros de la Orden, el verso es particularmente
verdadero si se refiere a los que han heredado, por tradiciéon o por
estudio, la version de los discipulos de santa Teresa. Asi, pues,
todo esto es notorio para Maria de San José, para el P. Gracian, y
para cuantos comunicaron con ellos en vida o leyeron sus escritos
después de su muerte. Son cosa notoria también para Diego de San
Rafael y Antonio de los Reyes en el siglo XVIII, para el P. Traggia
en el siglo XIX, para el P. Gregoire en 1904, para el P. Silverio en
1937, para el P. Hipolito en 1945, para el P. José en 1952, para el
P. Donézar y para mi en 1967...

Para otros, puede que la cosa no sea tan notoria, por razones
como: la escasez de traducciones de las fuentes o el haber quedado
inéditas muchas obras basadas en ellas (por poner un ejemplo
reciente, los cursos especiales del P. José se convirtieron en rareza
bibliografica en latin, mientras la version de las cronicas seguia
difundiéndose tranquilamente en italiano). O quiza también porque
nuestra historia escrita se parece a la tela de Penélope: lo que un
investigador tejia en una vida, lo destejia un censor en un cuarto de

- 123 -



hora. Pero un hecho no deja de ser notorio s6lo porque algunos lo
ignoren.

un poeta lo canto

Que un poeta cante, no creo que le llame la atenciéon a
ninguno. Pero, en cambio, quiza alguien se haya preguntado qué
tendrd que ver el canto con la particula causal “por” del verso
precedente. Y si que lo tiene, por dos razones:

La primera razén es que, si no fuese una cosa notoria, habria
que realizar un largo trabajo de investigacion para descubrirla,
entenderla y explicarla, refrendando cada afirmaciéon con su
documento correspondiente, obteniendo, como resultado, unos
cuantos gruesos volimenes cientificos... Pero como el trabajo esta
ya hecho, ahora todo es “coser y cantar”. El que conoce esos
volumenes, verd recordados aqui con brevedad sélo algunos
detalles de su contenido. El que se desayune con esto, vera
despertarsele el apetito y a los volumenes podra recurrir para saciar
su hambre.

La segunda razon es mas sutil, mas dificil de percibir, porque
no proviene de la “razon”, sino de mas adentro... La intuicidon
poética previene al razonamiento unas veces, otras acude en su
auxilio; por ejemplo, cuando, estrechado por las circunstancias o
por la indole del argumento, esta a punto de desfallecer. Hace un
par de afios, en un encuentro con el P. Donazar, le toqué el tema de
sus investigaciones de antafio y de su libro Principio y fin de una
Reforma... y me replico con una sonrisa: “Déjalos ya, que no
merecen mas atencion ni mas tiempo del que les hemos
dedicado”... Donde se detuvo la prosa, prosiguio el verso y

un poeta lo canto
devoto de Nicolo

Devoto no debe entenderse aqui en sentido religioso, ni
tampoco en el sentido de quien siente aficiébn o carifio a una
persona, sino mas bien en el sentido lato de uno que ofrece, dedica.

Se quiere significar con este verso que no estamos cantando
de memoria o improvisando, sino después de haber dedicado

— 124 -



muchas horas a la lectura meditada de todos los escritos y acciones
del protagonista, y después de haber seguido sus huellas, tanto a
través de la documentacion, publicada o inédita, de los siglos
pasados, como en algunas almas del nuestro.

- 125 -



CANCION 17

El carisma teresiano

es de amor y de oracion,
y el Concilio Vaticano
de afirmarlo fue ocasion;
la nueva legislacion
limpio nos lo presentd
de culpas de Nicolo.

DECLARACION

Se reafirma en esta ultima estrofa que el fin principal, para el
que se sintid llamada santa Teresa por su carisma de Fundadora,
fue el de guiar a las almas hacia la plenitud del amor de Dios y del
projimo, mediante la vida de oracién. Se dice también que el
Concilio Vaticano II, invitando a todas las Ordenes a inspirarse en
el carisma de sus Fundadores como criterio de renovacion, ofrecid
al Carmelo Teresiano una oportunidad extraordinaria para
reconocer a santa Teresa el puesto que le corresponde en la vida de
la Orden, para profundizar en sus ensefianzas y para renovar las
estructuras, liberandolas de elementos introducidos en ellas por
culpa del P. Doria.

El carisma teresiano
es de amor y de oracion,

Desde santa Teresa de Jesus hasta santa Teresa de los Andes,
pasando por santa Teresa del Nifo Jesus, y desde san Juan de la
Cruz hasta san Rafael Kalinowski, estd resonando en la Orden y en
la Iglesia un himno al amor de Dios y del projimo y a la vida de
oracion, que hace superfluo cualquier comentario a estos versos.

y el Concilio Vaticano
de afirmarlo fue ocasion;

Es decir, el Concilio ofrecio la oportunidad de proclamar y
reafirmar con nuevo vigor estos valores, presentes a través de toda

- 126 -



la tradicion, pero que, con el correr de los siglos, se habian como
disfrazado a veces con estructuras o costumbres que no permitian a
las nuevas generaciones asimilarlos con aquella claridad con que
destellan en la madre Fundadora.

El estudio de los origenes, la vuelta a las fuentes, la asidua
meditacion de los escritos de la Santa, las reuniones comunitarias
para la preparacion del Capitulo Especial y el estudio de sus
documentos, constituyeron una ocasién Unica en la Historia de la
Orden para restituir a la Santa el puesto que le corresponde.

Sin embargo, para la perfecta comprension del verso,
téngase en cuenta que “ocasion” tiene aqui el sentido de
oportunidad, y que en castellano existe también la expresion
“oportunidad perdida”. Claro que nos llevaria demasiado lejos del
intento que nos hemos propuesto en esta breve declaracion de las
estrofas, el examinar detenidamente hasta qué punto se aprovecho
la oportunidad ofrecida por el Concilio. Baste afirmar que lo mas
importante, o sea, el reconocer el papel de la Santa en el
nacimiento de la Orden est4 ya hecho en buena parte. Lo que resta
serd tarea de las generaciones siguientes segun aquello de que
«ahora comenzamos y procuren ir comenzando siempre de bien en
mejor.

Quiz4 alglin lector se haya sorprendido de la alusién a un
aprovechamiento imperfecto de la oportunidad conciliar. No se
asuste ni se preocupe. Se trata de algo muy normal y muy frecuente
en la historia de las cosas humanas, pero que seria demasiado largo
de explicar. Con un ejemplo entendera mejor lo que quiero decir.

Creo que todo el mundo, cada uno en su propia profesion,
tropieza alguna vez con la dificultad de transmitir a los demas lo
que siente o comprende en un momento determinado. El
interlocutor mira las cosas mas bien “desde fuera”, y su
conocimiento, o el interés que pueda tener por el asunto que nos
ocupa, suele ser por lo general inferior al nuestro. Falta la igualdad
de situaciones necesaria para una comprension perfecta.

A proposito de las investigaciones historicas, por ejemplo, es
caracteristica la sensacion de desconsuelo que el investigador
siente cuando quiere explicar el resultado de su trabajo a una
inocente “victima” que se ha parado ingenuamente a escucharle...

- 127 -



En la mayoria de los casos se trata mas bien de un acto de cortesia
por parte del que escucha, que de verdadero interés por el tema.

Uno podria apasionarse por las discusiones de la comisioén
formada por Elias de San Martin en 1597 para corregir la
legislacioén doriana, y admirarse de la habilidad con que Francisco
de la Madre de Dios consiguid bloquear esos trabajos y sellar
definitivamente con el sello de Doria las Constituciones de los
Descalzos en 1604. Pero a un interlocutor de hoy ;qué puede
interesarle todo eso? A lo sumo lograra responder con una sonrisa
comprensiva, y ya es mucho si no se ofende por nuestro exagerado
entusiasmo. La escena podria repetirse varias veces, con muy
parecidos escenarios, a intervalos mas o menos largos de tiempo:
mediados del siglo XVII, segunda mitad de siglo XVIIIL... con
parecidos resultados para el investigador y para su imaginario
interlocutor.

Algo asi me imagino yo que ocurrira también alla por el siglo
XXV, cuando en el afio 2468 a alguien se le ocurra escribir un
articulo con ocasion del “IV Centenario del Capitulo Especial”, y,
explicando las causas que condicionaron su éxito, diga:

«Uno de los temas previos mas discutidos de la Praxis, fue el
de la mayoria de votos necesaria para cambiar las Constituciones,
tratado en la sesion 67%, del 10 de septiembre de 1968 por la tarde.

«El P. José Antonio dijo que para todas las decisiones le
parecia suficiente la mayoria absoluta, no calificada. El P. Finiano
opind que deberia dejarse, para la siguiente fase de la renovacion,
el determinar la materia a conservar o suprimir en las
Constituciones, y, para el resto, proceder con la simple mayoria
absoluta.

«El P. José Antonio y el P. Hipolito insistieron en que
deberia bastar la simple mayoria absoluta para todo, pero el P.
General dijo que, estando al Ecclesiae Sanctae, era necesaria la
mayoria calificada.

«Entonces el P. Hipdlito replicé que el documento aducido
no venia a cuento en aquella ocasion. La mayoria calificada seria
necesaria —argumento— para imponer una ley nueva, pero no para
quitar una ley vieja, ya que para ello se daban facultades especiales
en las circunstancias de renovacién conciliar que se estaban
viviendo aquellos dias.

- 128 -



«Tomo la palabra el P. Anastasio del SS. Rosario y dijo: El
Ecclesiae Sanctae, en el n. 44, defiende las leyes propias de cada
Orden. “Ideo standum est ad maioritatem qualificatam a
Constitutionibus requisitam, nisi debito suffragiorum numero talis
Constitutionum dispositio mutetur”. O, dicho en castellano: “Hay
que atenerse a la mayoria calificada requerida por las
Constituciones, mientras no se mude esa disposicion de las
Constituciones con el debido nlimero de votos”.

«Y, como no se cambid con los dos tercios de los votos la
constitucion que exigia los dos tercios para ser cambiada, algunas
leyes introducidas por el P. Doria en los capitulos anémalos y poco
representativos de 1590 y 1591, pudieron sobrevivir en el Capitulo
Especial de 1968, no obstante deseasen cambiarlas la mayoria de
los religiosos dispersos por las Provincias y la mayoria de los
religiosos reunidos en el Capitulo».

(Quién se apasionara en el afio 2468 por ese tema? O ;quién
sera el comprensivo interlocutor que se detenga a escuchar con una
sonrisa al investigador de turno? Pero volvamos al siglo XX.

Se afirma, pues, en general en este verso que el Concilio
Vaticano II fue una ocasion, la mas importante en la historia de la
Orden, para reafirmar el deseo de fidelidad, por parte de todos, al
carisma teresiano.

Dejando para los historiadores del futuro el estudio completo
del Capitulo Especial, me limito a sefalar aqui cémo, en un
seminario promovido por la Congregacion de Religiosos e
Institutos Seculares en el curso 1974-1975, sobre el tema
“Capitulos Generales Especiales”, dirigido por el P. Jesus Torres,
C.M.F., analicé yo en las Actas del Capitulo Especial O.C.D.
(1967-1968) el tema de las estructuras relativas a la oracion
mental. El resultado fue: que una estructura (la prescripcion de la
oracion mental 'en comun'), que ni es de la Regla carmelitana, ni
existe en la tradicion antigua de la Orden, ni es de santa Teresa;
estructura que, ademds, deseaban cambiar la mayoria de los
religiosos y la mayoria de los miembros del Capitulo General,
consigui6 salir intacta de un Capitulo convocado expresamente,
entre otras cosas, para revisar las estructuras, de acuerdo con la

- 129 -



inspiracion de los origenes y los deseos de los miembros de la
Orden.

Examinado ese hecho a la luz de las normas emanadas por la
S. Sede para la celebracion de los capitulos especiales, me parecid
que pudieron influir en €I, a parte la culpa de Nicolo, las causas
siguientes:

1. La prescripcion conciliar de celebrar los capitulos
especiales pilld6 a muchos de sorpresa. Acostumbrados al
inmovilismo legislativo que podia decirse tradicional, aceptaron de
mejor gana la invitacion a renovar la vida que a renovar las leyes;
asi, en vez de buscar el acuerdo a través de una reflexion serena y
profunda sobre las caracteristicas mas esenciales del carisma
teresiano, en los momentos cruciales se siguid la via de la
proposiciéon alternativa, con lo que el capitulo quedaba
practicamente dividido en dos y resultaba imposible llegar a la
mayoria de las dos terceras partes.

2. También era una novedad demasiado grande para que
pudiera ser admitida facilmente por todos, la invitacion a escuchar
el parecer de todos los religiosos. La consulta se hizo, pero falto
tiempo para elaborar los datos. Afiddase que muchos capitulares
sintieron quiza mas profundamente su responsabilidad personal que
su mision representativa y que, ademas, una legislacion anticuada
hacia que el Capitulo General no fuese suficientemente
representativo (la provincia mds numerosa contaba con 548
religiosos y envid tres representantes; las nueve provincias menos
numerosas sumaban en total 525 religiosos y enviaron 27
representantes, igual que las nueve mas numerosas que sumaban
2.293 religiosos).

3. Falto, finalmente, el tiempo para hacer el estudio del
aspecto historico exigido por el Perfectae caritatis, n. 2b, y esto
impidié a muchos el poder valorar debidamente algunas posiciones
que consideraban tradicionales e intocables a priori, mientras que el
Concilio invitaba a revisarlas, para mantenerlas si verdaderamente
lo eran, o retocarlas si no lo eran y podian mejorarse. Ese estudio
hubiera aclarado el origen de muchas leyes y hubiera contribuido,
por ejemplo, a tomar una posicion todavia mas clara con respecto a
la relacion de los Carmelitas Descalzos con la Regla Carmelitana y
con santa Teresa (por ejemplo, 8 capitulos provinciales, en

-130 -



representacion de 1.633 religiosos, pidieron que se cambiase el
titulo de la Orden por el de Carmelitas Teresianos o de S. Teresa,
pero la cuestion ni siquiera se discutié en el Aula).

(Era posible llevar a cabo en un sélo Capitulo cuanto el
Concilio exigia a los religiosos? Evidentemente, no. Ni era esa la
intencién de la Iglesia. El Capitulo Especial tenia la mision de
iniciar un proceso, como el Concilio lo inici6 en la Iglesia
universal, que lentamente y con la colaboracion de todos,
restituyese a las familias religiosas el fervor, la profundidad
evangélica, el entusiasmo apostélico y la agilidad de sus origenes,
para poder continuar con renovada eficacia el servicio que desde
hace siglos prestan a Dios, sirviendo a la Iglesia y a la humanidad.

Y este proceso si que se inicid. Las dificultades que para ello
tuvieron que superar los participantes exigen, de cuantos gozamos
ya de esos frutos, un tributo de gratitud y de admiracion. Lo que
queda por hacer, es tarea comun, que espera el esfuerzo y la
colaboracion de todos.

la nueva legislacion

Es decir la legislacion preparada por la Orden, tanto para las
monjas como para los frailes, y aprobada por la Santa Sede

limpio nos lo presentd
de culpas de Nicolo.

No se dice de “culpa”, sino de “culpas”, para dar a entender
que, aunque era humanamente imposible borrar del todo la huella
dejada por el P. Doria en las estructuras teresianas, al menos
muchos detalles se retocaron, corrigieron, suavizaron o
suprimieron, seguin los casos.

Por lo demas, un Capitulo no es un acto académico o una
discusion histoérica, sino un momento de vida fraterna en el que se
comparten diversas experiencias de vida, diversas tradiciones,
diversas perspectivas de futuro. Esta claro que, escuchando los
discursos de los Capitulares, es facil clasificarlos por corrientes
historicas y discernir quiénes siguen repitiendo en buena fe la
version de las Cronicas, o quiénes han dado ya un paso hacia

- 131 -



adelante por el camino abierto por el P. Silverio. Pero lo mas
importante es que en todos se refleja el mismo amor a la Orden y el
mismo deseo de acertar.

Esa Optima disposicion de fondo fue la que le permitié al
Capitulo Especial obtener el resultado mas trascendental: restituy6
al carisma teresiano la importancia y el primado que le corresponde
en la vida de la Orden.

- 132 -



EPILOGO

Cuando terminé mi tesis doctoral, fue leida y acogida
favorablemente por muchos. Hemos recordado la autoridad de mi
maestro, el P. Villoslada, la del teresianista P. Tomas Alvarez, la de
mi predecesor en la catedra de Historia de la Orden, el P. José
Valdivielso. A ellos podria afiadirse una larga lista, tanto de frailes
como de monjas, que contribuyeron a que la edicion de 1000
ejemplares, aparentemente excesiva para una obra de
especializacion, se agotase.

Pero no faltaron, como es natural, quienes dijesen:
“Entusiasmos de principiantes. Ya se dara cuenta con el tiempo de
que las cosas no son tan simples como le parecen”. O también:
“Citando otros textos, se podria hacer una tesis para demostrar lo
contrario”...

Comentando esos ‘“comentarios” con el P. Villoslada me
aconsejo: “No pierdas el tiempo en discutir. Los que tengan una
opiniéon ya formada, seguirdn con ella durante algun tiempo vy,
cuando esto deje de ser novedad, diran que siempre lo han dicho
también ellos. Los que no tengan ninguna opinién personal,
aprenderan esto sin preocuparse de las discusiones precedentes”.

En cuanto a lo de que se podria demostrar también lo
contrario, citando otros textos, replico: “Que vengan y hagan una
tesis. La Universidad esta abierta para todos”.

Al cabo de 50 afos, esa otra “tesis” esta todavia por hacer.
En cambio, han aparecido, impresos en edicion critica, 624
documentos contenidos en los 4 tomos de Documenta primigenia
(MHCT 1-4), que me toco volver a repasar despacio, colaborando
en el cotejo de las transcripciones, preparacion de notas ilustrativas
y sumarios, confeccion de indices, correccion de pruebas... Y no he
tropezado con ningun texto que me haya hecho cambiar una coma
en la conclusion de mi tesis doctoral.

Al terminar el comentario a los versos, se me ha ocurrido
volverla a leer, y debo confesar que yo mismo he quedado
sorprendido. Veo que, en prosa o en verso, la musica es la misma.
Y veo también que, aunque la conclusion se escribio para el libro
titulado Ana de Jesus y la Herencia teresiana. ¢Humanismo

- 133 -



cristiano o rigor primitivo? no desentonaria en este otro titulado El
P. Doriay el carisma teresiano. Escrita en 1967 ¢ impresa en 1968,
suena asi:

«Las Constituciones de santa Teresa encarnaban un espiritu,
y por transmitir sin adulteraciones a la posteridad el espiritu
heredado de la madre Fundadora lucharon Ana de Jesus y Maria de
San José con las descalzas en bloque, y Jeronimo Gracidn con sus
amigos de dentro y fuera de la Orden.

La aprobacion de Sixto V fue solicitada para responder a los
primeros atentados del padre Doria contra esa herencia y evitar que
se repitiesen en el futuro.

La Sede Apostdlica aprobd plenamente el texto teresiano,
pero la violenta reaccion del padre Nicolao demostrdé que contenia
algunos puntos sobre los que ¢l no podia transigir; y mediante el
favor de Felipe II, consiguio se revocasen: se trataba, sobre todo,
de la forma de gobierno de las monjas, de la libertad de confesores
y de la facultad de reelegir a las prioras. Puntos que santa Teresa
juzgaba de importancia trascendental en el futuro de la vida de sus
hijas, y que al padre Doria le parecieron una maquinacion del
demonio para destruirlas.

A la base de estos dos modos tan distintos de enjuiciar una
situacion concreta, se hallaban dos concepciones opuestas de la
vida religiosa, encarnadas en dos grupos de personas capitaneados
respectivamente por Teresa de Jesus y Nicolés de Jesus Maria.

Al frente del primer grupo, propagadora de un espiritu nuevo,
la madre Teresa de Jesus, Fundadora de monjas y frailes,
instrumento principal del Espiritu Santo, seguida y apoyada por
colaboradores ideales para sus dos familias: fray Juan de la Cruz y
Ana de Jests, Jeronimo Gracian y Maria de San Jos¢. Formando un
grupo compacto, vivificado de un mismo espiritu —emparentado
con el espiritu de la Universidad de Alcald y el de la Compania—, se
entregaron con generosidad a un ideal de intimidad con Dios y
servicio de la Iglesia, tratando de hacer participes a sus hermanos
de los tesoros que habian descubierto en la libertad de los hijos de
Dios, e invitando a todas las almas a someterse al yugo suave de
Cristo. Como método pedagogico escogieron el del mismo Dios,
que invita respetuosamente y guia a cada uno segun su capacidad.

— 134 -



Es un espiritu con caracteristicas bien determinadas: suavidad
y discrecion, interioridad, celo de almas, amor a las letras,
sinceridad y llaneza, («ser verdaderas en nuestras palabras, francas
en nuestra conversacion, enemigas de toda hipocresia y de toda
singularidad, desasidas de nuestros parientes y de todas las cosas
del mundo, afables y varoniles, y en fin perfectamente obedientes»
— asi dice Maria de San José queria a sus hijas la madre
Fundadora). «Humaniorem suavitatem desiderantes», las
calificaron sus calumniadores.

Jefe del segundo grupo, el padre Nicolds Doria, reunia en
torno a si restos de ermitanos «sin letras», que se habian acogido a
la Regla primitiva como a una tabla de salvacion para poder
continuar su vida solitaria y penitente. Amaestrados en la
interpretacion de la Regla por Antonio de Jestis y Mariano de San
Benito, hombres maduros, rondando los 60 afos, que no
necesitaban de la madre Teresa de Jesus para saber lo que tenian
que hacer, hallaron en aquel brevisimo texto escrito la
confirmacion de sus propias convicciones. Estos buenos ermitafios,
incapaces por cultura y por temperamento de entusiasmarse por las
novedades teresianas, se sintieron llamados a una empresa mucho
mas ardua y mas gloriosa: restaurar el Antiguo Carmelo, resucitar
las viejas glorias de los Padres del Desierto, reformar una Orden
que creian relajada.

Sus discipulos los admirardan como «doctores de la verdad
antigua entenebrecida con opiniones de anchura» y encarnaban un
espiritu, naturalmente, viejo, «bien diferente del de la santa madre
Teresa —lo define Gracian—, que es una manera de espiritu de
algunas almas que afierran con una particular virtud, como Ia
penitencia, recogimiento, o castidad, o cualquier otra particular por
mas santa y principal sea, y ponen toda la perfeccion en el extremo
de aquella particular virtud, llamando relajados e imperfectos a los
que de alguna manera desdicen de aquellos extremos; y con tal
fuerza insisten en ellos que dan al través con toda la caridad y celo
de las almas. Estos tales, cuando vienen a ser perlados, destruyen
toda la perfeccion de un convento. Y si vienen a tener mano de
hacer leyes de estas sus imaginaciones, bautizadas con nombre de
perfeccion, destruyen una Religion por santa que sea. Y lo peor que
tienen es que, como su celo es de perfeccion, no es posible

- 135-



corregirlos. Y como estas exterioridades tanto agradan al mundo,
mézclase con ellas una engafiosisima hipocresia, la mas perjudicial
que pensarse puede. Y vienen a tanto extremo, que aun el nombre
de caridad se les hace odioso, pareciéndoles que quien habla de ella
es con titulo de relajaciony.

La oposicion de ambos espiritus al legislar sobre la libertad
de confesores y sobre las reelecciones, fue neta. Para santa Teresa,
que sabia que en el Reino de Dios hay muchas moradas, sus leyes
eran la cosa mas logica: «No siempre gustaran de uno todasy»; dar a
cada alma el alimento que necesite para su crecimiento en Cristo.
La superiora, verdadera madre de la familia apostolica reunida en
un monasterio teresiano, asume una responsabilidad altisima, que
requiere cualidades no faciles de encontrar en un mismo sujeto; de
ahi que la madre Fundadora conceda a sus hijas el que puedan
mantener en el oficio mientras lo deseen, a la que hallen
excelentemente dotada para ensenarles el camino de la santidad.

El padre Doria, en cambio, veia las cosas de otro modo. Para
¢l la base de toda la perfeccion consistia en la observancia de la
Regla y constituciones. ;Qué necesidad habia para ello de muchos
confesores? Ademas, la posibilidad de comunicar su espiritu con
quienes creyesen oportuno, abria la puerta de la libertad a las
monjas, pues estaba convencido de que irian de confesor en
confesor hasta dar con uno que les aprobase su espiritu,
«santificindolas como deseaban». Y para aplicar las penas
establecidas taxativamente en las constituciones o controlar si
alguien salia de los limites establecidos, tampoco se necesitaban
cualidades particulares; por eso no veia el padre Doria en el motivo
aducido por santa Teresa para justificar concesion, mas que un
pretexto de las acostumbradas a mandar para durar en el oficio.
(Santa Teresa pone el acento en el «servicio», el padre Doria en el
«honor» que importa un cargo de gobierno). Al gobierno paternal
teresiano contrapone el padre Doria el gobierno colectivo de la
Consulta, funcionario ideal que celaria infaliblemente la
observancia, sin incurrir en los inconvenientes a que esta sujeto
todo individuo humano.

La concepcion, diametralmente opuesta, de la forma de
gobierno, fue el punto de choque percibido con mayor claridad por
ambas partes. Y ambas lo tomaron como cuestion de vida o muerte.

- 136 -



Pero no era ese el Unico frente de oposicion entre el grupo
capitaneado por la madre Fundadora, y los «celosos y reformados»
seguidores del padre Doria. Optimismo y confianza en el hombre,
que sabra santificar su libertad sujetandola en todo a Dios (jlibertad
santa!); pesimismo y terror de la «miseria humana», que se
despefiara irremediablemente en el abismo si no se le protegen con
vallas todos los caminos (jsanta la obediencia y no la libertad!).
Respeto de la personalidad y de los talentos del individuo; o
igualdad y comunidad absoluta de vida. Luz interior que indica el
ideal y atrae irresistiblemente; leyes exteriores que pretenden
prevenir toda desviacion. La cultura, factor humano que contribuye
al desarrollo de la personalidad y 6ptimo aliado de la perfeccion; o
causa infalible de vanidad y disipacion de espiritu. Celo de almas
hasta darse enteramente por la salvacion de los hermanos; propia
«santificacion» como preocupacion obsesiva y recelo del trabajo en
favor del projimo con peligro de perder el tesoro propio.
Discrecion en la penitencia corporal, considerada como medio
ascético de diversa utilidad segun las diversas circunstancias y
personas o como medio de asociarse mas intimamente a la Pasion
del Sefior; penitencia rigurosa establecida como elemento esencial
de una forma de vida. La mujer, criatura de Dios, tan redimida por
Cristo e 1luminada por el Espiritu Santo como el hombre, respetada
y admirada, admitida con plena igualdad de derechos al ideal de
perfeccion; o ese «flaco sexo» («linaje tan espantadizo como corto
y atado»), ignorante y mudable, que tendera al ideal de heroica
penitencia en cuanto sus débiles fuerzas se lo consientan.

Estos son los principales centros de gravedad que sostenian el
equilibrio interno de las dos maneras de espiritu que, mas o menos
conscientemente, se hallaron reunidas bajo el denominador comun
de la Regla primitiva e imitacion de san Elias.

Pero mientras los del primer grupo imitan al celosisimo Elias,
campedn de la gloria de Dios; los otros siguen al penitentisimo
solitario del Carmelo. Mientras los unos, leyendo en la Regla «nisi
aliis 1iustis occasionibus occupentur», no hallan ocupacién mas
justa que llevar almas al cielo; los otros se quedan con el «maneant
singuli in cellulis suis vel iuxta eas». Los primeros hallaron el
espiritu de la Regla vivificado en la madre Fundadora; los

- 137 -



segundos lo bebieron directamente en las historias y leyendas de
los padres antiguos.

Mientras el espiritu teresiano admite y respeta otras formas
de espiritu y otros dones de Dios, el espiritu antiguo, intransigente,
quiere obligar a todos a seguir la via mas rigurosa, mas «estrecha
y, por consiguiente, mas perfecta. Y aqui estallo la tragedia.

Cuando los «ermitafios» constataron con dolor el menoscabo
que sufria su ideal con el prevalecer del humanismo teresiano,
asimilado por las monjas y gran parte de los frailes, y que no
bastaban sus ejemplos y murmuraciones para refrenar a los que
interpretaban la Regla con més de novedad que de rigor primitivo,
se vieron precisados a dar el golpe de estado. Atropellando la
verdad, la justicia y la caridad, en nombre de una forma de vida
mas perfecta, eliminaron a los jefes de la oposicion (Jerénimo
Gracian, fray Juan de la Cruz, Ana de Jesus, Maria de San José,
etc.) Sometieron toda la Orden a un verdadero lavado de cerebro,
haciendo leer sin interrupcion durante afios en el refectorio
circulares que inculcaban sus ideas. Una vez en el gobierno, no
hubo fuerza humana capaz de removerlos. Y aunque la muerte
improvisa del padre Doria dio lugar al paréntesis de Elias de San
Martin, volvieron con renovado fervor y tenacidad rayana en el
fanatismo —entereza descalza la llamaban ellos—, sacrificando
durante el siglo XVII, en aras de su ideal, la verdad histérica en
libros como la Vida de Santa Teresa (1606), las Obras de San Juan
de la Cruz (1618), las Vidas de Ana de Jesus y Ana de San
Bartolomé (1632), una nueva Vida de San Juan de la Cruz (1641) y
la Historia oficial de la Orden (1644-1655-1684).

El fenomeno de la falsificacion de la Historia nos hemos
limitado a constatarlo, tomandolo mas bien como una explicacion
de la oscuridad en que se hallaban envueltos los hechos de que nos
ocupamos, que examinandolo en sus causas y efectos; pero si se
nos permite afiadir algunas hipdtesis de trabajo a nuestras
conclusiones, podrian hacerse las siguientes: ;Coémo se explica la
falsificacion sistemdtica de la Historia sobre ciertos puntos, como
el recurso de Ana de Jesus a la Santa Sede? Esas historias son para
los «celosos» instrumento de glorificacion propia y de sus
maestros, y propaganda de su ideal; no caben, por consiguiente, en
ellas figuras como Gracidn, Maria de San José, Ana de Jesus, en

- 138 -



toda su realidad historica. Mucho menos cabria la madre Teresa de
Jesus, pero su fama extraordinaria, sus milagros, la canonizacién
solemne de la Iglesia, les obligaron a admitirla. Y entonces no les
queddé més remedio que «adaptarla», mas preocupados de salvar la
herencia que les habia legado el padre Doria que de descubrir el
auténtico mensaje teresiano.

(Fundadora o Reformadora? Para sus discipulos, Teresa de
Jesus fue siempre la madre Fundadora. Los discipulos del padre
Doria la recibieron, al fin, pero como «Reformadoray, escudandose
en ella y atribuyéndole su propio ideal; con esta habilisima
maniobra aseguraron su existencia para muchos afios.

El héroe verdadero seguia siendo para ellos el padre Doria,
que, sin embargo, no acababa de decidirse a obrar milagros,
mientras el desterrado fray Juan de la Cruz los hacia sin cesar; y al
fin se decidieron a escogerlo también por escudo protector,
atribuyéndole su ideal de retiro y penitencia (muerto en 1591,
publicaron su primera biografia completa en 1628). ;Hasta qué
punto habran desfigurado el semblante del Doctor Mistico sus
bidgrafos del siglo XVII?

(Qué ideal de santidad presentaron en sus libros quienes
veneraban como modelo al padre Doria, encarnacion del espiritu
antiteresiano? ;Qué influjo habran ejercido en la Orden y en la
Iglesia todas esas obras traducidas a las principales lenguas
europeas? ;Cudl era el ambiente general en que pudo engranarse tal
fendmeno?

Estas y otras muchas preguntas e hipodtesis que podrian for-
mularse, son una invitacion a nuevas investigaciones que matizaran
y perfeccionaran sin duda las conclusiones a que nos ha traido este
primer analisis de las fuentes y que contribuiran al conocimiento
cada vez mas profundo del espiritu teresiano y a redimirlo de
adherencias extrafias que en el correr de los siglos lo hayan podido
oscurecer.

El peligro que corrié la herencia teresiana fue grave (En
pocas Ordenes habra sido tan aguda la crisis que, como muestra la
Historia de la Iglesia, suele acompafar la muerte del Fundador).
Pero la madre Teresa habia proveido a sus discipulos de un viatico
providencial: sus libros colmados de su sabiduria y de su espiritu.
Los hijos fieles de la madre Fundadora, oprimidos pero no

- 139 -



vencidos —«aunque me tienen muda, no mudaday, decia Maria de
San José—, siguieron creyendo en el triunfo de su causa y en que la
madre Teresa velaria desde el cielo por su rebafio disperso. Con su
valiente lucha personal, y, sobre todo, haciendo imprimir las obras
de la madre Fundadora, aseguraron la victoria definitiva y la
transmision a la posteridad de la herencia teresiana. Mientras las
leyes y escritos de sus perseguidores han ido envejeciendo y
muriendo, las palabras de la madre Teresa (la llamasen Fundadora
o Reformadora), siguieron alimentando la llama de su espiritu,
siempre nuevo y siempre joven.

La madre Fundadora fue canonizada con extraordinaria
rapidez. Fray Juan la sigui6 en los altares a un siglo de distancia.
Jeronimo Gracian, Maria de San José, Ana de Jesus, han tenido que
esperar un poco mas, pero la Historia les hace justicia, y sus figuras
emergen luminosas, modernas, a tono con la Iglesia del Vaticano II».

~ 140 -



APENDICE

P. ILDEFONSUS MORIONES, O.C.D.
PRAESENTATIO DISSERTATIONIS AD LAUREAM
IN HISTORIA ECCLESIASTICA
APUD PONTIFICIAM UNIVERSITATEM GREGORIANAM
DIE 12 MAII 1967

ANNA A JESU ET HEREDITAS TERESIANA
Humanismus christianus vel rigor primitivus?

Anna a Jesu (Lobera), quae vixit inter annos 1545-1621, nota
est in Historia spiritualitatis et Ecclesiae ut discipula S. Joannis a
Cruce et eximia cooperatrix S. Teresiae a Jesu. A S. Joanne petiit et
obtinuit declarationem Cantici Spiritualis. Opus S. Teresiae mirifi-
ce propagavit scriptorum eius editionem et divulgationem curando,
eius monasteria in Hispania, Gallia, Belgio propagando.

Tamen praecipuae actiones vitae M. Annae remanent histori-
ce suboscurae, inter quas eminet recursus ad Sedem Apostolicam
ad petendam confirmationem Constitutionum a S. Teresia filiabus
suis traditarum. Scilicet: Anna a Jesu obtinuit a Sixto V confirma-
tionem Constitutionum S. Teresiae anno 1590; sed Vicarius genera-
lis Ordinis, Nicolaus a Jesu Maria Doria, confirmationem pontifici-
am non admisit et Annam a Jesu severe punivit privatione vocis
activae et passivae per tres annos, reclusione in cella, privatione
communionis cotidianae. Circa quod factum duplex versio pervenit
usque ad nostros dies: Anna a Jesu bene merita fuit propter suum
recursum ad Sanctam Sedem, vel Anna a Jesu, si non inobediens
fuit, saltem parum prudenter se gessit. Et consequenter pater Nico-
laus vel gravem iniustitiam (saltem obiective) commisit, vel optime
fecit eam puniendo.

In Dissertatione aggredienda propositum habui significatio-
nem historicam huius facti perscrutandi. Quare M. Anna recursum
fecit? Quare approbatio pontificia non fuit admissa et M. Anna pu-
nita fuit?

— 141 -



Quod si a priori mihi magni momenti visum fuit, inde a pri-
mis investigationibus in archivis rei momentum clarius patuit. In-
veni nempe, in archivo conventus Bruxellensis a M. Anna fundati,
manuscriptum originale primae eius biographiae ab Angelo Manri-
que, cisterciense, anno 1631 conscriptae et 1632 editae, in qua cen-
sura Ordinis plura addiderat vel suppreserat in narratione auctoris
circa factum nostrum, quod curiositatem auxit. Insuper, cum censu-
ra facta fuerit ab historiographis officialibus Ordinis, statim appa-
ruit momentum inquisitionis non tantum pro cognitione figurae M.
Annae, sed etiam ad crisim instituendam quorumdam auctorum qui
magnum influxum exercuerunt in historia subsequenti. Dissertatio
ergo iam duo saltem illustrare debebat: quid accidit, quid narrave-
runt nobis.

Sequens gressus investigationis clare ostendit gestum M. An-
nae non fuisse quid personale, sed ipsam in fraterna collaboratione
egisse cum praecipuis priorissis a S. Teresia efformatis, inter quas
Maria a S. Joseph, et consilio et hortamentis patris Hieronymi Gra-
cidn et aliorum fratrum, quos omnes habuit in consilio socios et in
puni tione comparticipes. Unde problema totam vitam Ordinis
complecti clare apparuit.

Decrevi tamen M. Annam in titulo servare et eius actionem ut
thema Dissertationis retinere, desumendo ex vita et scriptis aliorum
quidquid necessarium vel utile esset ad factum historicum pienius
intelligendum.

Titulus ergo: “Anna a Jesu et hereditas Teresiana”. Quaeritur
quid M. Anna egerit ad fideliter posteris transmittendam heredita-
tem a S. Teresia Ecclesiae comparatam.

Et addidi subtitulum: “Humanismus christianus vel rigor
primitivus?” ad indicandam radicem profundiorem totius proble-
matis. Aliis verbis, quaeri poterat: motus religiosus a S. Teresia
inceptus et a discipulis eius toto corde susceptus inveniebatur infra
ambitum humanismi christiani saeculi XVI, dum Nicolaus a Jesu
Maria caput fuit fautorum rigorismi cuiusdam qui in discrimen po-
suit opus ipsum S. Teresiae?

His quaestionibus respondet Dissertatio nostra. Et quidem,
directe et plene (ut puto) quaestioni in titulo propositae; indirecte

~ 142 -



autem et minus plene, sed sufficienter pro scopo nostro, quaestioni
in subtitulo significatae.

Dissertatio duabus partibus constat:
I Pars: “Hereditas in periculo” (septem capita).

IT Pars: “Actio M. Annae et eius historiographia (quinque ca-

pita).

Primum caput agit de ideali a M. Teresia propagato. In eo
collegi elementa quae necessaria vel utilia ad problema nostrum
solvendum inveniuntur in operibus S. Teresiae, praesertim in Epi-
stolario, Constitutionibus, Via ad perfectionem, Fundationibus.
Clarum apparet S. Teresiam maluisse suos discipulos ex novo eru-
dire: potius fundare quam reformare. Inter notas characteristicas
spiritus eius eminent: vita orationis, zelus animarum, litterarum
amor, interioritas, suavitas et discretio sive in regimine sive in poe-
nitentia corporali (recreationem bis in die introducit). Tura mulie-
rum ad mutuo sese dirigendum in via ad perfectionem tuetur, ea-
sque liberare vult ab oppressione qua illo tempore tractabantur.
Inde maximam auctoritatem tribuit priorissis in directione etiam
spirituali monasterii, et libertatem vocandi confessarios extraordi-
narios quando id opportunum iudicaverint eis concesit. S. Teresia
filias suas ad libertatem sanctam ducere intendebat. In fundationi-
bus monialium omnia optime proceserunt. Praecipuae discipulae,
inter quas Anna a Jesu, in viam orationis ingressae fuerant sub di-
rectione patrum Societatis Jesu.

In propagatione sui idealis inter homines S. Teresia graviores
difficultates invenit. Optimos discipulos habuit ut Joannem a Cruce
et Hieronymum Gratianum, sed Regulam primitivam amplexi sunt
etiam eremitae inculti et homines provectioris aetatis, qui proprias
ideas circa vitam religiosam habebant et magisterium M. Teresiae
non integre amplexi sunt. Duplex tendentia inter discalceatos aper-
tissime sese manifestavit occasione electionis primi Provincialis
anno 1581. Candidatus M. Fundatricis, pater Hieronymus Gratia-
nus, 11 suffragia habuit ex 20 capitularibus. Capita oppositionis
sunt patres Antonius a Jesu, Ambrosius Marianus, Nicolaus Doria.

Sub titulo: “Un provincial humanista”, caput speciale tribui-
tur patri Hieronymo Gratiano, tum quia a S. Teresia desideratus ut

— 143 -



dux discipulorum suorum, et ideo mentem eius cognoscendo me-
lius cognoscere possumus mentem Fundatricis; tum quia ipse
consiliarius fuit M. Annae in recursu ad S. Sedem et in punitione
socius.

Filius erasmianorum, in Universitate complutensi per 12 an-
nos studia perfecit. A patribus Societatis Jesu inde ab infantia di-
rectus in via ad perfectionem, 27 aetatis annum agens ideale M. Te-
resiae emplexus est.

Cum pater hieronymus ab Ordine eiectus fuerit ob doctrinam
(et mores), collegi ex operibus eius, ante expulsionem scriptis, pro-
positiones magis cheracteristicas, ex quibus patet identitas magiste-
rii eius cum magisterio S. Teresiae circa suavitatem et discretionem
in gubernando, interioritatem, discretionem in poenitentia corpora-
li, recreationes, zelum animarum, amorem erga litteras, “feminis-
mum”. Apparet insuper quod durante eius gubernio Antonius et
Ambrosius Marianus, qui patrem Doria “zelosum et reformatum”
appellant, de modo sese gerendi Gratiani murmurant, sicut vivente
S. Teresia iam fecerant.

In capite tertio praesentantur figurae M. Mariae a S. Joseph et
Annae a Jesu earumque relationes cum S. Teresia.

Ex quibus primis tribus capitibus omnino patet Hieronymum
Gratianum, Mariam a S. Joseph, Annam a Jesu, optimos discipulos
S. Teresiae fuisse, eius doctrinam et magisterium totis viribus am-
plectentes, eam Fundatricem agnoscentes et sequentes.

Caput quartum agit de quinque primis annis gurbernii patris
Nicolai Doria (“zelosus et reformatus”), praesertim quoad moniales
spectat.

Iam in capitulo pastranensi (mense octobris 1585) in quo pos-
sesionem sui officii sumpsit, modum gubernii Provinciae mutavit a
monarchico in oligarchicum, instituendo Dietam seu Consultatio-
nem quae ad nutum Provincialis adunari et omnia negotia examini
subiicere debebat.

Post paucos menses ab initio gubernii novi Provincialis, Ma-
ria a S. Joseph scribit exhortationem ad moniales eas admonendo ut
Constitutiones S. Teresiae tueri satagant. Anno sequenti (1587)
pater Gratianus ad omnes moniales scribit indicando opportunita-

— 144 -



tem petendi a Capitulo provinciali ne Constitutiones S. Teresiae
mutentur.

Capitulum anni 1587 noluit confirmare innovationes patris
Doria in gubernio Provinciae, sed ipse petiit a S. Sede, nomine “to-
tius Congregationis Discalceatorum”, confirmationem legum sua-
rum, quod, favore Philippi II, obtinuit anno 1588. Insuper incoepit
subditos ad observantiam regularem exhortari, ut periculum relaxa-
tionis denuntians aliquas doctrinas S. Teresiae, quin tamen eam
nominaret.

Convocavit pater Nicolaus Capitulum extraordinarium mense
junio 1588, in quo electus fuit Vicarius generalis cum 32 votis ex
58; Gratianus privatus fuerat voce activa et passiva, quia “relaxa-
tus”. Ut primi consiliarii electi sunt patres Antonius et Marianus.

Die 5 julii edidit P. Doria Actam, aliqua circa regimen monia-
lium immutando, scilicet: modum faciendi visitationem canonicam,
facultatem reeligendi priorissas, libertatem vocandi confessarios.
Mense sequenti prohibuit sub poena excommunicationis latae sen-
tentiae quamcumque communicationem inter Mariam a S. Joseph
et Hieronymum Gratianum.

Mense octobris Anna a Jesu obtinuit confirmationem Consti-
tutionum S. Teresiae a Nuntio S. Pontificis in Hispania, et prohibi-
tionem eas mutandi; sed pater Doria nullam difficultatem vidit in
confirmatione hac et prosecutus est suum iter, omnes exhortando
ad obedientiam, observantiam, poenitentiam, asperitatem vitae in
victu, vestitu et lectulo, parum curando de inquietudinibus moniali-
um; quae necessitate eoactae, et de consilio patris Gratiani et alio-
rum theologorum, initio anni 1589 procuratorem miserunt ad S.
Sedem ad petendam confirmationem Constitutionum S. Teresiae.
Dum procurator monialium Romae laborabat, pater Doria in His-
pania negavit confirmationem M. Annae ad prioratum Matritensem
et M. Mariae a S. Joseph ad prioratum Ulysiponensem. Insuper,
mensibus junio-julio 1590, novas Constitutiones pro fratribus fecit,
in quas Actam pro monialibus (1588) ex integro induxit. — Caput finit
cum iudiciis Aloisii Legionensis et patris Gratiani circa gubernium
patris Nicolai.

Caput quintum praesentat Breve Sixti V, qui plenissime con-
firmat Constitutiones S. Teresiae sub data 5 junii 1590, nullas de-
clarat innovationes a patre Doria introductas, et prohibet quominus

— 145 -



Constitutiones mutentur nisi petentibus ipsis monialibus et de con-
sensu Sedis Apostolicae. Instituit insuper officium Commisarii, qui
erit religiosus Ordinis et de gubernio monialium curam habebit.

Quae cum ad notitiam patris Nicolai venerunt, scripsit vehe-
mentissimam epistolam ad omnes moniales, denuntians eas liberta-
tem quaerere sub specie sequendi magisterium M. Teresiae, et af-
firmans S. Teresiam nunquam somniasse res quae ei a monialibus
tribuebantur. Si moniales nolunt sese totaliter subiicere criteriis
patris Doria, ab Ordine eiicientur. Clare ostendit etiam intentionem
petendi a S. Pontifice revocationem Brevis.

In capite sexto praesentantur argumenta quibus pater Doria
propriam causam defendit coram consiliariis Regis ad vitandam
executionem Brevis pontificii a M. Anna propugnatam, et argu-
menta quibus Anna a Jesu et fautores eius propria iura tueri conan-
tur. Integram documentationem huius processus invenire et ordina-
re potui. Ex qua liquido apparet patrem Nicolaum proprias ideas
propriumque rigorismum defendere, moniales autem doctrinam et
leges S. Teresiae. Pater Doria mendacia et calumnias (saltem obiec-
tive) suis argumentis miscet; moniales veritatem sincere profiten-
tur.

In ultimo capite primae partis describitur victoria patris Nico-
lai, et commentaria seu iudicia devictorum circa eius actionem col-
liguntur.

Consiliarii Regis, a patre Doria persuasi, sententiam in eius
favorem protulerunt, nulla attenta ex rationibus a monialibus allatis.

Favore Philippi II nisus, obtinuit pater Nicolaus a Gregorio
XIV revocationem eorum quae sibi displicebant in Breve Sixti V.
Litteras misit ad omnes fratres et moniales narrando (non semper
omnimoda veritate) quae evenerant et rem praesentando ut pertur-
bationem diabolicam, omnino normalem in evolutione alicuius Or-
dinis religiosi, a se temen Dei favore superatam.

Post epistolam misit etiam decreta prohibendo quamcumque
communicationem cum patre Gratiano, sine expressa Vicarii gene-
ralas venia, et insuper, die 8 augusti 1591 prohibuit quominus fra-
tres vel moniales commercium haberent cum illis qui in Breve Sixti
V obtinendo et sustinendo partes habuerant. Nominatur: Juan Va-

— 146 -



zquez del Marmol, Bernabé del Marmol, Pedro Cerezo Pardo, Hie-
ronymus Gratianus, Bartholomaeus a Jesu, Petrus a Purificatione.

Mense februarii 1592 pater Gratianus ab Ordine expulsus est
ob pernitiosas doctrinas quas a 17 annis spargebat (accusabitur e-
tiam de illuminismo) et propter defectum observantiae regularis et
alia crimina. Ut propositiones suspectae habentur, e. gr.: “Caritas
melior est quam poenitentia”. “Magis attendendum legibus caritatis
quam obedientiae”.

Eodem anno fecit pater Nicolaus novas Constitutiones pro
fratribus et monialibus, addens vel auferens quae sibi necessaria
videbantur. En exemplum in re maximi momenti e Constitutionibus
monialium:

Concilium Tridentinum, in Sessione XXV (3-4 decembris
1563) praeceperat: “Praeter ordinarium autem confessorem alius
extraordinarius ab episcopo et aliis superioribus bis aut ter in anno
offeratur, qui omnium confessiones audire debeat”.

Sancta Teresia, Constitutionibus anno 1581 editis et a Sixto
V die 5 junii 1590 approbatis, haec statuit: “Liberum sit eidem
priorissae, etiam praeter huiusmodi confessarium ordinarium, non
solum ter in anno, ut sacrosanctum generale concilium Tridentinum
mandat, sed etiam saepius ad audiendas confessiones earumdem
monialium, et similiter ad sermones et conciones habendas aliquos,
tam ex dictis fratribus Discalceatis, seu quorumcumque Ordinum
regulares, quam etiam saeculares sacerdotes pios et eruditos atque
ab ordinario loci approbatos admittere, de quorum tamen doctrina
et virtute ipsa priorissa antea certior facta sit; huiusmodi vero facul-
tatem nec Vicarius generalis nec alius quispiam praelatus Ordinis
eis adimere possit” (Bull.Rom. IX, p. 214).

Constitutiones autem a patre Doria editae sic sonant: “Pro-
vinciales ipsi monialibus sive sororibus praedictis de confessoribus
ordinariis iuxta praescriptum Sacrosancti Tridentini Concilii ad
earum confessiones audiendas abundanter provideant, facultate

Priorissis ipsis, alias concessa, penitus sublata” (Bull.Carm. II1, pp.
284-285).

Ad melius intelligendum momentum innovationis S. Teresiae
et gravitatem suppressionis huius numeri Constitutionum a patre
Doria, sufficiat memorare Constitutionem apostolicam Pastoralis

— 147 -



curae, Benedicti XIV, die 5 sugusti 1748 promulgatam. In ea S.
Pontifex urget executionem decretorum Tridentini, ad Episcopos
devolviendo ius supplendi defectum Praelatorum qui talia decreta
non observaverint, vel non concesserint ut moniales “semel saltem
in anno Confessarium extraordinarium e Clero Saeculari aut ex alio
Ordine Regulari” adire possint.

Commendat tamen Summus Pontifex Superioribus ut facile
concedant confessarium extraordinarium monialibus rationabiliter
petentibus, ne cogantur ad recursum faciendum ad Sacram Poeni-
tentiariam. (BENEDICTUS XIV, Pastoralis curae, in Bullarium, t. II
(Prato 1846) pp. 398-407).

Benedictus XIV nondum pervenit quo S. Teresia ante duo sae-
cula pervenerat.

Anno 1594 finem habere debebat gubernium patris Doria, sed
antequam ad electionem novi Generalis pervenirent Discalceati,
procurator eorum impetravit a Clemente VIII reelectionem patris
Nicolai, supplicationem his rationibus fulciens: quia “iste incoepit
praedic tum Ordinem reformare et introducere in eum pristinam
observantiam, a qua iam cecidisset ob doctrinam et mores cuiu-
sdam prelati [...] et maneret imperfecta si ipse non continuaret, pra-
esertim cum sint aliqui laxiorem vitam amantes et praecipue mo-
niales quae humaniorem suavitatem desiderantes, et frequentiorem
communicationem cum religiosis, omnibus modis nituntur ut eliga-
tur prepositus generalis sibi propitius et suis desideriis magis con-
formis. Id circo pro parte plurimorum qui zelo Dei haec intuentur
suplicatur Sanctitas Vestra ut dignetur his damnis occurrere protra-
hendo tempus praesenti praeposito in sequens sexenium [...] vel
saltem ad triennium” donec illa omnia a patre Doria statute “in re-
gularem observantiam transeant”. Die 30 martii, per Breve ad Nun-
tium Hispaniae directum, S. Pontifex confirmat patrem Nicolaum
in officio ad triennium, sed die 9 mensis maii novus Generalis €
vita migravit.

Secunda paragraphus huius capitis iudicia et commentaria,
praesertim Hieronymi Gratiani et Mariae a S. Joseph continet circa
gubernium patris Doria et spiritum in eo incarnatum.

Mortuo patre Doria, non est exstinctus spiritus eius, sed ne-
que ipse spiritum M. Teresiae exstinguere potuerat. Ideo evolutio

— 148 -



Ordinis inde ab anno 1594 intelligi non poterit abstractione fasta a
duplici tendentia in sinu aius permixta.

In mea Dissertatione, rationibus practicis extensionis laboris,
saltum feci 30 annorum ad ingrediendum in secundan partem, in
qua examini subieci narrationem eorum quae ex fontibus cognovi-
mus et exposuimus in prima parte, prout dicta narratio invenitur in
libris editis praesertim inter annos 1628 et 1655, mentis aciem pra-
ecipue movendo ad recursum M. Annae ad S. Sedem.

Analysis horum librorum ad evidentiam demonstrat eos a di-
scipulis patris Doria conscriptos fuisse, et ubi de conflictu agi inter
ideas S. Teresiae et ideas patris Doria, auctores partes patris Nico-
lai sumare et defendere, veritatem historicam, ubi necesse est, de-
turpando.

Documentum maximi momenti huius secundae partis inveni-
tur in capite tertio. Agitur nempe de originali Vitae a Manrique
conscriptae in quo censores Ordinis (historiographi officiales) plura
mutaverunt quae a Manrique asserebantur documentis ipsis censo-
ribus notis fundata.

Singulis capitibus recensentur narrationes patrum Quiroga,
Hieronymi a S. Joseph, Francisci a S. Maria. Omnes sententiam
officialem defendunt patrem Nicolaum laudando et matrem Annam
vituperando, magno dolore et indignatione discipularum M. Annae,
quae famam eius a persecutione posthuma quorumdam fratrum sal-
vare conantur.

Conclusio ergo totius Dissertationis: Mater Anna et fautores
eius laboraverunt, et persecutionem passi sunt, ad hereditatem a S.
Teresia Ecclestae comparatam fideliter transmittendam, eorumque
actio providentialis fuit ad vitandum quominus rigorismus a patre
Doria et eius aeseclis propugnatus Ecclesiam Dei tanta hereditate
defraudaret.

Liceat tandem magnum gratitudinis debitum solvere omnibus
et singulis Facultatis Historiae Professoribus, qui verbo et exemplo
aditum in perpulchram Historiae Ecclesiasticae Provinciam mihi
aperuerunt; maxime vero R.P. Richardo Villoslada, optimo disser-
tationis moderatori, ex cuius lectionibus his qualiscumque labor
meus sumpsit initium.

Fr. Ildefonsus Moriones a Visitatione, O.C.D.

— 149 -



IUDICIUM MODERATORIS
P. Richardi G. VILLOSLADA

Reverende Pater Ildephonse: ex his quae nuper admodum
perspicue et clarissime exposuisti, sed multo magis ex lectione to-
tius dissertationis, evidenter apparet quaestionem agitari vere gra-
vidam effectuum et consequentiarum. Agitur nempe de demon-
stranda quadam mutuatione in Constitutionibus Stae. Teresiae; de
mutatione, ut ita dicam, indolis spiritualis peracta in Reformatione
Carmelitana contra mentem ipsius Reformatricis (si Reformatrix
vocari potest et non potius Fundatrix vera S. Teresia). Certo non
agitur de mutatione totali, sed certe de mutatione cuiusdam notae
characteristicae, quae quanti momenti sit nemo est qui non videat.
Utrum plene demonstraveris tuam thesim statim videbimus. Sed iam
ab initio laudibus extollendum censeo tuam originalem conceptio-
nem dissertationis, imo tuam intuitionem problematis, et claritatem
sumam proponendi illud. Tota structura theseos, ut bene exposuisti
nunc, est simplex, lucida, ordinatissima, fere linearis et geometrica;
sine ambagibus, sine implicationibus; procedis semper via recta a
principio ad finem quin moreris in quaestionibus accidentalibus.

Duas complectitur partes. Prima magis historica seu narrati-
va, aliunde magis demonstrativa. Prima legitur suma cum voluptate
et studio, percellit enim animum legendis illa discriptio adeo vivida
et perspicua duarum spiritualitatum: ex una parte spiritualitas hu-
mana, suavis, Stae. Teresiae, patris Gratiani et illarum clarissima-
rum monialium Maria a S. Joseph et Ana a Jesu. Ex altera parte,
spiritualitas rigoristica, austerissima, eremitica, Nicolai Doria. Ha-
ec oppositio certe ab omnibus cognoscebatur, tu autem melius qu-
am omnes hucusque transcendentiam historicam intuitus es pro
evolutione Ordinis.

Secunda pars peccat quadam lentitudine aut tarditate, quadam
monotonia, et audeo dicere etiam quibusdam repetitionibus, quae
tamen aliquando fortasse intrinsece inhaerent subiecto et proinde
fortasse sint necessariae; suadeo temen ut examines utrum possis
quodammodo prolixitatem vitare in transcribendis documentis seu
relationibus historicorum vel chronistarum, quae aliquando nimis
longae sunt. Opportet, seu forte erit melius, offerre extractus brevi-
ores.

- 150 -



In omnibus laudo intuitum tuum in detegendo problemate et
acumen in perpendendis documentis sub tua luce et habilitatem
etiam litterariam, fere dialecticam, sed cum prudenti iudicio. Appa-
ret certe quaedam inclinatio animi tui erga Gratianum et Annam a
Jesu et contra Nicolaum Doria, hoc negari non potest; de ipso Ni-
colao Doria non semel cum quadam ironia loqueris, sed tamen, ut
puto, sine detrimento veritatis et iustitiae.

[Sequuntur “obiectiones” et responsa]

Haec sunt praecipua quae mihi videntur exponere. Adhuc
plura dicenda essent minoris momenti, sed quae facile corrigi vel
emendari possunt, vel adiungi sine magno labore. Ideo spes mea est
ut hisce emendatis opus evadat perfectum. Sed etiam sine istis et
cum istis parvis defectibus mihi videtur labor historicus omni atten-
tione dignus et talis ut ab historicis carmelitatis qui bene callent
argumentum eius, diligenter examinetur et perpendatur.

- 151 -



- 152 -



BIBLIOGRAFIA DEL P. ILDEFONSO MORIONES

MORIONES, 1., Ana de JesUs y la herencia teresiana. ¢Humanismo
Cristiano o Rigor primitivo? Roma 1968.

—"El Cerro". Obra inédita del P. Jerénimo Gracian (1545-1614), en
Ephemerides Carmeliticae 16 (1965) 412-425.

— El ideal teresiano de vida religiosa y la legislacion primitiva de los
Carmelitas Descalzos, en Monte Carmelo 76 (1968) 159-190.

— Un precursor del doctorado teresiano: Jeronimo Gracian de la
Madre de Dios, en Monte Carmelo 70 (1970) 131-142.

— El Carisma teresiano. Estudio sobre los origenes, Roma 1972.
(Editado ademas en italiano, francés, inglés, aleméan y portugués.
Traducciones "pro manuscripto" en japonés, polaco, hiugaro y
croato).

— Jerome de la Mere de Dieu (Gracian), carme déchaux, 1545-1614,
en Dictionnaire de Spiritualité, T. 8, Paris 1974, col. 920-928.

— Euzkadi y el Vaticano (1935-1936). Documentacion de un episodio.
Roma 1976.

— Juan de Quintanaduefias (1556-1634) y la difusion del Carmelo
Teresiano, en Ephemerides Carmeliticae 28 (1977) 158-165.

— ElI Carmelo Teresiano nacié misionero, en Vida Espiritual -
Bogota, n. 54 (1977) 32-37.

— ElI Carmelo Teresiano. Paginas de su Historia, Vitoria 1978.
(Edicion italiana, Roma 1981; inglesa 2014; francesa 2017).

— Nicolas de Jésus-Marie (Doria), carme déchaux, 1539-1594, en
Dictionnaire de Spiritualité, T. 11, Paris 1982, col. 287-288.

— Jerénimo Gracian: Religioso maduro, en Revista de Espiritualidad
47 (1988) 703-711.

— Santa Teresa ¢Fundadora o Reformadora? en Teresianum 41
(1990) 669-684.

— EI P. Doria y el carisma teresiano, Roma 1994 (Edicion italiana
Roma 1995).

- 153 -



— Constituciones teresianas: hallazgo importante, en Monte Carmelo
103 (1995) 265-306.

— Rehabilitacion Pontificia del P. Jerénimo Gracian en 1595, en
Monte Carmelo, 103 (1995) 453-491.

— Bartolomé de Jesus, expulso (1588) y olvidado, en Monte Carmelo
103 (1995) 579-584.

— Constituciones teresianas: nueva empresa editorial, en Monte
Carmelo 104 (1996) 147-170.

— Antonio de los Reyes y la memoria historica del Carmelo
Teresiano, en Monte Carmelo 104 (1996) 515-587.

— El Carmelo Teresiano y sus problemas de memoria historica.
Vitoria 1997.

— Las "Vindicias de la inocencia del P. Gracidn": testamento
historico de Antonio de los Reyes, en Monte Carmelo 106 (1998)
475-533.

— | carmelitani scalzi e gli agostiniani in Persia e in India nel sec.
XVIIl, in L. Vaccaro (a cura di), L’Europa e I’evangelizzazione
delle Indie Orientali, Milano 2005, p. 437-464.

— Experiencias de cuatro reformas, en Vida religiosa 108 (2010) 208-
212.

— Teresa de Jesus maestra de perfeccién. Roma 2012.

— 154 -



PrOlOZO .o 3
Prélogo a la segunda edicion ............ccceeveivveiererieenieenieeereenen 4
CANCIONES ...ttt ettt 5
INtrodUCCION ......ovieiiiiieeee e 9
ESIIDILIO .o 24
Cancion 1. Libertad de confesores ........c.ccoceoeveeeenincniccnnennne 27
Cancion 2. Cuando es negocio del alma ..........ccooeveuvenrnennee. 29
Cancion 3. De hablar sin velo a un hermano .......................... 31
Cancion 4. De madres y de pastoras .........ccceeevevereeerieeenennns 38
Cancion 5. Si ya desde 10s COMIENZOS .....c.ceveeveeveveeeeenienienenens 44
Cancion 6. Pues que comenzd por ellas .........cccecveveveeeenenene. 47
Cancion 7. Sitambién entre los frailes ..........cccceevevereennnee. 51
Cancion 8. Teresa con piedras Vivas .........ccccceceeeeeerereerenuenens 55
Cancion 9. De la santa libertad .........coceoevevevinirecnneecnenne. 57
Cancion 10. Con la labor de sus manos .........cccceceveeeveeeeeenene 62
Cancion 11. Suavidad y diSCrecion ...........cceceevveevecenrccnnnes 65
Cancion 12. De almas ardiendo en celo ........ccccoevveenirieeennee 74
Cancion 13. Teresa amiga de [etras .........cccoceeveeeevecerenieennenens 78
Cancion 14. Sinceridad y llaneza ..........ccecveveeeveeeeeennenene, 82
Cancion 15. Tu, Teresa, nos fundaste ..........c.ccceeeveeeeeeveennennn. 95
Cancion 16. Todo el mal que hizo el demonio .................... 112
Cancion 17. El carisma teresiano ...........cocececeeeeeerereerenenenen. 117

EPIIOZO oo 124

APENAICE ... 131

Bibliografia del P. Ildefonso Moriones ...........c.ccceeveneeene. 141

- 155 -






