LAS CONVERSIONES TERESIANAS Y SU
DISCERNIMIENTO

Fray Oswaldo Escobar, ocd

Nos acercamos a Teresa de Jestus, desde esta perspectiva espiritual, es decir, no nos
centraremos tanto en lo biografico, sino que mas bien en los girones espirituales mas
significativos de su vida. Teresa narrara sus profundas vivencias espirituales, pero de igual
manera no quisiera ni ocultar ni negar, las debilidades que amenazaron los primeros
cuarenta afios de su vida. Ya desde el prologo de su autobiografia tiene ese deseo: “Quisiera yo
que, como me han mandado y dado larga licencia para que escriba el modo de oracién y las
mercedes que el Sefior me ha hecho, me la dieran para que muy por menudo y con claridad
dijera mis grandes pecados y ruin vida. Diérame gran consuelo. Pero no han querido” (Prol n. 1).
Con todo, quiza haciendo caso omiso de quienes le mandaron escribir, algunas intimidades de
eso que llama “ruin vida” se dejaron deslizar entre los abundantes relatos de su autobiografia.
Sin embargo, dichos limites y a veces hasta pecados no son narrados para satisfacer la
curiosidad mal sana de algunos lectores, sino para que la bondad ilimitada del Sefior quede
manifiesta: “miren lo que ha hecho conmigo, que primero me cansé de ofenderle que su Majestad
dejo de perdonarme” (V 19,15), ella estd convencida de la bondad del Sefior “con regalos
grandes castigabais mis delitos” (V 19,14).

Habiendo experimentado abundantemente el amor misericordioso del Sefior en sus
incoherencias, no se cansa en su deseo de querer contagiarnos de ese Dios que se ha mostrado
espléndido en su vida, por eso a la hora de escribir para ser discernida en sus vivencias, tiene
también otra intencionalidad secreta: “que después de obedecer, es mi intencion engolosinar las
almas de un bien tan alto” (V 18,8). Nos acercaremos a Teresa dejando que ella realice esa su
intencién en nosotros, pues sabemos también que: “No soléis vos hacer, Sefior, semejantes
grandezas y mercedes a un alma, sino para que aproveche a muchas” (V 18,4).

Algunos teresianistas se han acercado a la vida de Santa Teresa desde muchas 6pticas.
Mi humilde aporte, es hablar de la Santa, desde la perspectiva de las conversiones! pero
haciendo una labor desde el discernimiento espiritual. Se habla que ella tuvo cuatro grandes
conversiones, las cuales son: a la vocacidn, a la oracién, ante el Cristo muy llagado, y la
afectiva.

1. La conversion a la vocacion.

Esta fue segun su relato cronolégico la primera gran conversion, sobre ella se fundamentaran
las posteriores. Después de contemplar la candidez de Teresa en el capitulo primero de su
autobiografia, asistimos en el capitulo segundo, a unos hechos entre los que se destaca la
lectura de novelas de caballeria, la adolescencia, y de manera particular el dafio que hacen las
malas compaiiias, especialmente la de una prima: “me parece me imprimia sus condiciones”
(2,4). La adolescencia y esta amistad ayudaron a Teresa a enfriarse en aquellos tiernos
propdsitos de martirio y de ermitafia del capitulo inicial. Su alma estaba trastocada, pues pasé
de aquellos episodios limpidos narrados en el primer capitulo al disgusto por hacerse monja:
“enemistad que tenia con ser monja que se me habia puesto grandisima” (3,1).

1 CASTRO S., Cristologia teresiana, EDE, Madrid 1978, p. 41; EFREN DE LA MADRE DE DIOS, Santa
Teresa por dentro. EDE, Madrid, pp. 210-211.



Las conversiones teresianas y su discernimiento

Al ingresar como pensionista al monasterio de Santa Maria de Gracia, la buena
compafifa de Maria Bricefio y de sus compafieras hicieron que Teresa conectara nuevamente
con su yo mas profundo: “vine a ir entendiendo la verdad de cuando nifia” (3,5). La buena
compafifa fue la ayuda que necesitaba: “comenzdé esta buena compaiiia a desterrar las
costumbres que habia hecho la mala” (3,1). Se inicia asi la recuperacion (3,2). Emprende asi
una cruzada de oracion por su vocacion: “y procurar con todas me encomendasen a Dios que me
diese el estado en que habia de servir. Mas todavia deseaba no fuese monja, que éste no fuese
Dios servido de ddrmele” (Ib), y esta campafia de oracién unida a la buena compaiiia da sus
efectos positivos: “al cabo de este tiempo que estuve aqui, ya tenia mds amistad de ser monja...”
(Ib).

Un rasgo caracteristico de su personalidad era que las cosas que interesaban a su alma
se las tomaba con mucha seriedad, nos narra incluso el tiempo que utilizé en este dilucidar
vocacional: “estos buenos pensamientos de ser monja me venian algunas veces y luego se
quitaban y no podia persuadirme a serlo” (V 3,2), al final, al parecer fueron pocos meses los
que utilizé para formular su opcién vocacional: “en esta batalla estuve tres meses forzandome a
mi misma...” (V 3,6); su determinacién estaba firme, seria monja, sin embargo, ella no teme
reconocer que algunas de sus motivaciones no eran del todo claras o evangélicas:

- “temia el casarme” (3,2).

- “También tenia yo una grande amiga en otro monasterio, y esto me era parte para
no ser monja, si lo hubiese de ser, sino adonde ella estaba. Miraba mds el gusto de mi
sensualidad y vanidad que lo bien que me estaba a mi alma” (3,2).

- “Y aunque no acababa mi voluntad de inclinarse a ser monja, vi era el mejor y mds
seguro estado; y asi poco a poco me determiné a forzarme para tomarle” (3,5).

- “Enesta batalla estuve tres meses, forzdndome a mi misma” (3,6).

- Cuando huye de la casa de su padre: “era todo haciéndome una fuerza tan grande,
que, si el Sefior no me ayudara, no bastaran mis consideraciones para ir adelante.
Aqui me dio dnimo contra mi, de manera que lo puse por obra” (4,1).

No obstante ese tinte voluntarista de su vocacién, Teresa sabe comprender que el
Senor se valia de todo ello, y que sin ella darse cuenta el Sefior tramaba su realizacion, su
felicidad: “de traerme por tantos rodeos vuestra piedad y grandes a estado tan seguro y a
casa donde habia muchas siervas de Dios, de quien yo pudiera tomar, para ir creciendo en su
servicio” (4,2).

El Sefior que ha llevado su proceso, con la pedagogia del amor, le asegura lo acertado
de su decision con los dos tipos de confirmaciones: una corta y la otra de largo alcance. En
cuanto a ellas dice Teresa:

“en tomando el hdbito, luego me dio el Sefior a entender cémo favorece a
los que se hacen fuerza para servirle, la cual nadie no entendia de mi, sino
grandisima voluntad. A la hora me dio un gran contento de tener aquel
estado, que nunca jamds me falté hasta hoy, y mudé Dios la sequedad que
tenia mi alma en grandisima ternura.

Ddbanme deleite todas las cosas de la religion, y es verdad que andaba
algunas veces barriendo en horas que yo solia ocupar en mi regalo y gala;
y acorddndoseme que estaba libre de aquello, me daba un nuevo gozo,
que yo me espantaba y no podia entender por donde me venia” (4,2).



Las conversiones teresianas y su discernimiento

Sin embargo, también tuvo luchas como es comun en toda vocacion, pero en medio de
todo prevalecia el contento: “Olvidé de decir cémo en el afio del noviciado pasé grandes
desasosiegos con cosas que en si tenian poco tomo, mds culpdbanme sin tener culpa hartas veces.
Yo llevaba con harta pena e imperfeccion; aunque con el gran contento que tenia de ser monja
todo lo pasaba” (V 5,2). Si algunas motivaciones vocacionales no habian sido claras, el
contento que encontrd, una vez tomada su decisiéon fue la mas certera purificacién
motivacional.

En la narracién teresiana se constata la confirmacion de dicha elecciéon con aquel
“contento” que acompané toda la vida de Teresa. Aunque ya ha quedado evidenciada la
confirmacién de largo alcance, sin embargo, hay otro texto en donde la Santa vuelve sobre lo
mismo:

“Yo nunca supe qué cosa era descontento de ser monja ni un momento en
veinte y ocho afios y mds que lo soy” (V 36,11).

Es por eso que, cuando tiene que discernir sobre sus vocacionadas, el contento sera
un criterio indispensable. Siglos después sera el Papa Francisco el que dira: “Donde hay
religiosos siempre hay alegria”. La alegria o el gozo vocacional aflora espontdneamente en las
que el Sefior llama para sus monasterios: “cuando veo estas almas tan limpias en alabanzas de
Dios, que esto no se deja de entender en muchas cosas, asi de obediencia, como de ver el
contento que les da tanto encerramiento y soledad, y el alegria cuando se ofrecen algunas cosas
de mortificacién” (F 18,5). De la misma manera se llena de gozo al contemplar el contento no
obstante todas las adversidades: “porque vida es vivir de manera que no se tema la muerte ni
todos los sucesos de la vida, y estar con esta ordinaria alegria que ahora traéis” (F 27,12)

En base a ello podemos afirmar que, el descontento adquiere notas de fatalidad en la
vida religiosa teresiana, pues alborotara la serena convivencia: “;0Oh, qué grandisima caridad
haria y qué gran servicio a Dios la monja que en si viese que no puede llevar las costumbres que
hay en esta casa, conocerlo e irse! Y mire que le cumple, si no quiere tener un infierno acd, y
plega a Dios no sea otro alld...” (CV 13,5). Teresa ha podido constatar que el descontento
constante es una clara sefial de inadaptacidén en la vida consagrada, con las entrafias de madre
que le caracterizan discierne objetivamente: “alma descontenta es como quien tiene gran
hastio, que, por bueno que sea el manjar, la da en rostro; y de lo que los sanos toman gran gusto
en comer, le hace asco en el estomago” (V 13,7). Teresa como fundadora y formadora de sus
monjas ha tenido tantas experiencias que enfrentar, las mas sonadas van en relacién con esa
inadaptacion, llamado por ella descontento. Por ejemplo dice asi: “Porque sé lo que es una
monja descontenta” (Cta 359,2)2, e insiste: “crea que una monja descontenta yo la temo
mds que a muchos demonios” (Cta 387,14)3.

En resumen, Teresa en su tierna infancia vivia orientada a Dios, en su adolescencia fue
perdiendo su horizonte espiritual y se vuelve enemiguisima de hacerse monja. La buena
amistad con Maria Bricefio, hace que recupere “las verdades de cuando nifia”, y toma la
decision de hacerse monja, no obstante sus titubeos, el Sefior le confirma con el “contento” y
otros sentimientos liberadores su opcién vocacional.

2 A Jer6nimo Gracian, mediados de febrero de 1581; en la EMC, Cta 372,2; en la BAC, Cta 357,2; en la ES,
Cta 358, 2.
3 AJerénimo Gracian, 14-07-1581; en la EMC, Cta 402,9; en la BAC, Cta 386,14; en la ES, Cta 385,14.

3



Las conversiones teresianas y su discernimiento

2. La conversion a la oracion.

La etapa que algunos podrian calificar de perdida en el itinerario de la vida espiritual de
Teresa, lo forman aquel grupo de afios en los cuales estuvo indeterminada en su vida
espiritual. La cautividad vivida la expresa ella misma:

“Pase en este mar tempestuoso casi veinte afios con estas caidas, y
con levantarme y mal (pues tornaba a caer) y en vida tan baja de
perfeccién, que ningtin caso casi hacia de pecados veniales; y los
mortales, aunque los temia, no como habia de ser, pues no me
apartaba de los peligros. Sé decir que es una de las vidas mds
penosas que me parece se puede imaginar; porque ni yo gozaba de
Dios, ni traia contento en el mundo. Cuando estaba en los contentos
del mundo, en acordarme lo que debia a Dios, era con pena; cuando
estaba con Dios, las afecciones del mundo me desasosegaban. Ello es
una guerra tan penosa, que no sé como un mes la pude sufrir,
cuanto mds tantos arios” (V 8,2).

Asi de dividida en su interioridad, llegb6 a tomar una decisién, la mas equivocada de
toda su vida, la califica incluso como la tentacién mas grande que le puso el maligno:
abandonar la oracién con el pretexto de humildad. Llegé a escandalizarse de si misma, pues por
un lado tenia deseos grandes de Dios, pero por otro lado experimentaba su debilidad. Pensé
para sus adentros, dejaré la oracién mental mientras me recupero, y cuando me haya
recuperado volveré a ella; la tentacion como en otros casos se deslizé sutilmente. Dicho
episodio ella lo narra asi:

“Este fue el mds terrible engafio que el demonio me podia hacer
debajo de parecer humildad, que comencé a temer de tener oracién,
de verme tan perdida; y pareciame era mejor andar como los
muchos, pues en ser ruin era de los peores, y rezar lo que estaba
obligada, y vocalmente, que no tener oracion mental y tanto trato
con Dios” (V 7,1).

Esta errada decisién, sera un lamento reiterado en su autobiografia: “ya después que
yo andaba tan destruida y sin tener oracién” (V 7,11). Habiendo constatado el dafio ocasionado
a ella misma al dejar la oracién, pone en alerta a los orantes de todos los tiempos:

“Principio de la tentacién que hacia a Judas me parece ésta, sino que
no osaba el traidor tan al descubierto: mas él viniera de poco en
poco a dar conmigo adonde dio con él. Miren esto, por amor de Dios,
todos los que tratan de oracion; sepan que el tiempo que estuve sin
ella era mucho mds perdida mi vida; mirese qué buen remedio me
daba el demonio y qué donosa humildad...” (V 19,11).

Pero el Sefior que no abandona a nadie, y que saca de los grandes males grandes
bienes, hizo que en la gravedad de su padre ella fuera a cuidarle, y tener alli un encuentro

providencial con el P. Vicente Barrén, quién le invité a retomar la vida orante:

“Este padre dominico, que era muy bueno y temeroso de Dios, me
hizo harto provecho; porque me confesé con ély tomé a hacer bien a

4



Las conversiones teresianas y su discernimiento

mi alma con cuidado y hacerme entender la perdicion que traia.
Haciame comulgar de quince a quince dias; y, poco a poco,
comenzdndole a tratar, tratéle de mi oracion. Dijome que no la
dejase, que en ninguna manera me podia hacer sino provecho.
Comencé a tornar a ella, aunque no a quitarme de las ocasiones, y
nunca mds la dejé” (V 7,17).

La tentacién empujé a Teresa a abandonar la oracidn, ella considera que lleg6 a esto
por una falsa humildad. En otras palabras, ella se escandalizé de su ruptura interior y decidié
abandonar la oracién para no pasar por el trago amargo de encontrarse con Dios diariamente
y contemplarse llena de deseos, pero también repleta de incoherencias (fue probablemente
desde mediados de 1552 a finales de 1553). Es por eso que su mensaje es alentador para
todos los orantes que se descubren a si mismos lleno de incoherencias y debilidades:

“de lo que yo tengo experiencia puedo decir: y es que, por males que
haga, quien la ha comenzado (oracién) no la deje, pues es el medio
por donde puede tornarse a remediar y, sin ella, serd muy mds
dificultoso. Y no le tiente el demonio, por la manera que a mi, a
dejarla por humildad; crea que no pueden faltar sus palabras; que,
en arrepintiéndonos de veras y determindndose a no le ofender, se
torna a la amistad que estaba, y hacer las mercedes que antes hacia,
y a las veces mucho mds, si el arrepentimiento lo merece” (V 8,5).

Resumiendo esta conversion hay que decir que Teresa abandona la oracién por falsa
humildad a lo largo de afio y medio Cfr. V 7,1). Ayudada por Vicente Barron, volvié a ella para
nunca mas dejarla (Cfr. V 7,17). Esta fue una de las decisiones mas importantes de su vida, por
ello cuando en Camino de Perfeccion nos anima a tomar el camino oracional dice: “digo que
importa mucho, y el todo, una grande y determinada determinacién” (CV 21,2). Seria imposible
imaginarnos una Santa Teresa sin la referencia a la vida orante, es la puerta: “Sélo digo que,
para estas mercedes tan grandes que me ha hecho a mi, es la puerta la oracién; cerrada ésta, no
sé como las hard” (V 8,9; Cfr.1M 1,7).

3. La conversion ante el Cristo muy llagado.

Es la conversion mas conocida de Santa Teresa, son varios los factores que inciden ante el
acontecimiento del Cristo muy llagado. Pero primero escuchemos el ya conocido relato:

“Pues ya andaba mi alma cansada, y aunque queria, no la dejaban
descansar las ruines costumbres que tenia. Acaeciome que, entrando
un dia en el oratorio, vi una imagen que habian traido alli a
guardar, que se habia buscado para cierta fiesta que se hacia en
casa. Era de Cristo muy llagado y tan devota, que, en mirdndola,
toda me turbé de verle tal, porque representaba bien lo que pasé
por nosotros. Fue tanto lo que senti de lo mal que habia agradecido
aquellas llagas, que el corazon me parece se me partia, y arrojéme
cabe él con grandisimo derramamiento de ldgrimas, suplicdndole
me fortaleciese ya de una vez para no ofenderle” (V 9,1).

Recordemos que el capitulo sétimo de su autobiografia Teresa nos ha dicho que

volvié a la oracion “y nunca mds la dejé” (V 7, 17), ademas: “bien sé que dejar la oracion no era
ya en mi mano, porque me tenia con las suyas el que me queria para hacerme mayores



Las conversiones teresianas y su discernimiento

mercedes” (Ib.). Esa constancia en la oracién ha originado que el capitulo ocho lo utilice para
hacer la invitacién universal a la oracién, pues ha visto su avance espiritual desde que la ha
comenzado a practicar con perseverancia. Retomando dicho dato, ahora en el capitulo nueve,
nos narra ese encuentro impactante ante el “Cristo muy llagado”. Lo que no hay que olvidar
es que ella estd ahora con una vida de oracién intensa (al menos diez afios). Cuando no se
habia sumergido en esas profundidades oracionales, a lo mejor hasta pudo ver imagenes de
Jestis mas impactantes, pues la imagineria religiosa de su tiempo prestaba particular atenciéon
a los sufrimientos de Cristo, pero ahora que esta en una profunda sintonia con el Sefior,
aparte que fue una gracia especial, la imagen le dijo mas que cuando las pudo contemplar en
los afios de su frivolidad espiritual.

Dos son los aspectos, a mi criterio importantes, que quiero resaltar en esta conocida
conversion teresiana. El primero es respecto a la confianza en Dios, y el segundo; el don de
lagrimas aqui relatado con los efectos colaterales.

a) La confianza en Dios.

En esta conversion ante “el Cristo muy llagado”, Teresa deja constancia que un aspecto que le
ayudo mucho en esta experiencia del Cristo muy llagado fue el descubrir su impotencia y
poner toda su confianza en el Sefior. Entendié que la conversion no era algo a adquirir por sus
propios méritos, no obstante que el Sefior viene a plenificar el esfuerzo humano. Tomo6
conciencia, en aquel momento, que habia confiado mucho en si misma, y que mas bien lo que
debia de hacer era rendirse ante el Sefor: “Mas esta postrera vez de esta imagen que digo me
parece me aproveché mds, porque estaba ya muy desconfiada de mi y ponia toda mi
confianza en Dios. Paréceme le dije entonces que no me habia de levantar de alli hasta que
hiciese lo que le suplicaba. Creo, cierto, me aprovechd, porque fui mejorando mucho desde
entonces” (V 9,3). A partir de este momento, en su autobiografia como en otros escritos,
abundaran los consejos en torno a poner la confianza en Dios; veamos algunos textos: “quiere
su Majestad y es amigo de dnimas animosas, como vayan con humildad y ninguna confianza de
si” (V 13,7). Asi mismo enfatiza: “el que mds alto estuviere, mds ha de temery fiar menos de si”
(V 15,12). Otro es el siguiente: “cuanto mds determinados, menos confiados de nuestra parte,
que de donde ha de venir la confianza ha de ser de Dios” (CV 41,4). En resumen, Teresa ha
intentado hacer muchos intentos por convertirse, pero no se habia rendido ante el Sefior, y sin
este rendimiento todo esfuerzo es estéril.

b) Don de lagrimas y compuncion.

En el encuentro con el “Cristo muy llagado, Teresa tiene la experiencia de eso que se le suele
llamar “compuncion” o el dolor de los pecados: “fue tanto lo que senti de lo mal que habia
agradecido aquellas llagas, que el corazén me parece se me partia” (V 9,1). El Sefior le otorga a
Teresa la vivencia del misterio de su Pasion. En otras palabras, Teresa cay6 en la cuenta, que
la muerte del Sefior, no era solamente una consideracion piadosa, sino que en dicha muerte,
los pecados suyos habian estado de por medio. Con justa razén dira: “porque el dolor de los
pecados crece mds mientras mds se recibe de nuestro Dios” (6M 7,1).

Esta gracia de la compuncién, habitualmente va acompafiada por el “don de
lagrimas”. A Teresa se le dieron ambas experiencias: compuncion y ldgrimas. El llanto, como
don, forma parte de una larga tradicion en los escritos espirituales. Sera el bidgrafo de San
Antonio, es decir, San Atanasio, el primero en escribir sobre ello, en un libro que se le
atribuye llamado De virginitate. Dicho don, encuentra su fundamento en muchos textos



Las conversiones teresianas y su discernimiento

evangélicos por ejemplo: la mujer pecadora en la casa de Simeodn el fariseo (Lc 7,38), Pedro
arrepentido de haber negado al Sefor (Lc 22,61-62) y otros muchos mas.

La experiencia del llanto como don de Dios es también abundante en los escritos
teresianos. Por ejemplo: al contacto con el Tercer Abecedario de Francisco de Osuna hace
referencia a las lagrimas: “holguéme mucho con él y determinéme a seguir aquel camino con
todas mis fuerzas. Y, como ya el Sefior me habia dado don de ldgrimas y gustaba leer,
comencé a tener ratos de soledad y a confesarme a menudo y comenzar aquel camino teniendo
aquel libro por maestro” (V 4,7). Sé que no es el momento de hacer un estudio exhaustivo, solo
quiero recalcar la importancia de las lagrimas en este capitulo nueve de la autobiografia, nos
expresa que ante el “Cristo muy llagado”: “arrojéme cabe él con grandisimo derramamiento de
ldgrimas, suplicdndole me fortaleciese ya de una vez para no le ofender” (V 9,1).

Este don que ella lo asocia al consuelo (Cfr. 10,2), segin lo que ella manifiesta ya se le
habia otorgado antes de la lectura del Tercer Abecedario, haciendo reminiscencias describe:

“Era yo muy devota de la gloriosa Magdalena, y muy muchas veces
pensaba en su conversion, en especial cuando comulgaba; que, como
sabia estaba allf cierto el Sefior dentro de mi, poniame a sus pies,
pareciéndome no eran de desechar mis ldgrimas; y no sabia lo que
decia, que harto hacia quien por si me las consentia derramar” (V
9,2).

En el mismo capitulo nueve, refiere también otras lagrimas, esta vez son ocasionadas
por la lectura de las Confesiones de San Agustin, especialmente en el relato de su conversién:
“Cuando llegué a su conversion y leia cémo oyo aquella voz en el huerto, no me parece sino que el
Sefior me la dio a mi, segiin sintié mi corazon; estuve por gran rato que toda me deshacia en
ldgrimas y entre mi misma con gran afliccién y fatiga” (V 9,8). Estas lagrimas ocasionaran
efectos, que a su vez es la méas certera prueba que no eran solo lagrimas “mujeriles” (Cfr. V
9,9), sino que le ayudaron en su proceso de conversion:

“Paréceme que gané grandes fuerzas mi alma de la divina Majestad,
y que debia oir mis clamores y haber Idstima de tantas ldgrimas.
Comenzéme a crecer la aficion de estar mds tiempo con él y
quitarme de los ojos las ocasiones, porque, quitadas, luego volvia a
amar a su Majestad, que bien entendia yo —a mi parecer- le amaba,
mas no entendia en qué estd el amar de veras a Dios, como lo habia
de entender” (1b.).

Las dos experiencias de lagrimas narradas en el capitulo nueve (ante “el Cristo muy
llagado” y las Confesiones de San Agustin), estdn muy lejos de ser sentimentalismos espurios,
pues se traslucieron en un avance notable en la vida espiritual, en otras palabras, produjeron
frutos, aunque ella en un primer momento pensé que tan solo era sentimentalismo, habiendo
constatado los buenos efectos que le dejé dice: “Pareciame que aquellas mis ldgrimas eran
mujeriles y sin fuerza, pues no alcanzaba con ellas lo que deseaba. Pues, con todo, creo me
valieron; porque, como digo, en especial después de estas dos veces de tan gran compuncion de
ellas y fatiga de mi corazon, comencé mds a darme a oracion y tratar menos en cosas que me
dafiasen, aunque atun no las dejaba del todo, sino que, como digo, fueme ayudando Dios a
desviarme” (Ib.).

4. La conversion afectiva.



Las conversiones teresianas y su discernimiento

Aunque Teresa se ha convertido ante “el Cristo muy llagado” y ha comenzado a experimentar
fendmenos misticos; su noviciado mistico como le llaman algunos. Ella misma nos ha dicho
que después de las lagrimas del capitulo noveno: “comencé a darme mds a la oracién y tratar
menos en cosas que me dafasen, aunque no las dejaba del todo...” (Ib.). Esas cosas que ain
“no dejaba del todo”, eran las ataduras afectivas. No necesariamente porque fueran malas o
pecaminosas, sino porque no le ayudaban a crecer, es decir, dedicaba tiempo y afecto a
personas que no le encaminaban mas directamente a Dios (Cfr V 21,10). Su corazon tendia a
esclavizarse de sus afectos, no amaba con libertad, y dichas personas no siempre le encendian
en los deseos divinos.

Sera el jesuita P. Pradanos, una mediacidon importantisima en esta conversion afectiva,
puesto que el corazon de Teresa, no obstante las mercedes de las cuales el Sefior le estaba
otorgando, aun estaba adn desintegrado. Cuando conversa con Pradanos, ella se descubre
asi: “porque no estaba mi alma nada fuerte, sino muy tierna, en especial en dejar algunas
amistades que tenia, aunque no ofendia a Dios con ellas. Era mucho mi aficién y pareciame a mi{
era ingratitud dejarlas” (V 24,5)* Pradanos, le “comenzé a poner en mds perfeccion. Deciame
que para del todo contentar a Dios no habia de dejar nada por hacer” (Ib). Como cominmente
se dice, le aprieta las tuercas de su interioridad y le impulsa a buscar la libertad interior ante
sus afectos. Como es l6gico, Teresa se resiste un poco. El joven jesuita, ante aquella reaccidn,
le propone que encomendase al Espiritu Santo su dimensién afectiva. La monja Carmelita,
obedeci6, y haciéndolo, tuvo el primer éxtasis acompanado de una locucién: “Ya no quiero que
tengas conversaciéon con hombres, sino con dngeles” (Ib.). Recordemos que segun Teresa, una
de las propiedades de las verdaderas locuciones es que “es palabras y obras” (Cfr. V 25,28), es
decir, que las palabras llevan esa fuerza performativa (realizan lo que expresan), de hecho los
efectos son los siguientes: “ello se ha cumplido bien, que nunca mds yo he podido asentar en
amistad ni tener consolacion ni amor particular sino a personas que entiendo le tienen a Dios y
le procuran servir; ni ha sido en mi mano, ni me hace al caso ser deudos ni amigos. Si no entiendo
esto, 0 es persona que trata oracion, esme cruz penosa tratar con nadie. Esto es asi -a todo mi
parecer sin ninguna falta” (V 24,6).

Teresa pudo sanar su afectividad, de ahora en adelante sus amistades estan orientadas
a lo divino, es cierto, pero este texto hay que tomarlo con mucha cautela. Algunos han querido
ver que Teresa a partir de este momento huia de las antiguas amistades, en algtin caso pude
que sea cierto (por ejemplo, Cfr. V 23,2), pero a decir verdad, la liberaciéon que ha ocurrido en
Teresa, no es tanto cambio de amistades, sino que la gracia ocurre dentro del don de la
amistad misma, es decir, cuando Teresa tiene esta gracia, lo que sucede es que su relaciéon con
los demas se elevara a otro nivel, pudiendo descubrir en cada persona, la presencia ignorada
de Dios. Encuentra a Dios en esas personas, no las busca ya para si; la amistad verdadera se
unifica en Dios y buscandole a él. Hablando siempre de los efectos de los éxtasis o
arrobamientos dice: “en llegando mi alma a que Dios la hiciese esta tan gran merced (éxtasis),
cesaron mis males y me dio el Sefior fortaleza para salir de ellos, y no me hacia mds estar en
las ocasiones y con gente que me solia distraer que si no estuviera, antes me ayudaba lo
que me solia daniar. Todo me era medios para conocer mds a Dios y amarle y ver lo que le

4En el libro de Vida ya Teresa nos ha dejado evidenciado esta dificultad que ella tenia para soltar
algunas amistades. La amistad con el cura de Becedas fue un caso tipico, pues releyendo muchos afos
después el acontecimiento dice: “que esto tenia yo de gran liviandad y ceguedad, que me parecia virtud
ser agradecida, y tener ley a quien me queria. ;Maldita sea tal ley que se extiende hasta ser contra la de
Dios! Es un desatino que se me usa en el mundo que me desatina; que debemos todo el bien que nos hacen
a Dios y tenemos por virtud, aunque sea ir contra él, no quebrantar esta amistad” (V 5,4).

8



Las conversiones teresianas y su discernimiento

debia y pesarme de la que habia sido” (V 21,10). Es por eso que después de las experiencias
extaticas, ya no hay gente que pueda danar: “que se podria poner entre cualquier gente.
Aunque sea mads distraida y viciosa, no le hard al caso ni moverad en nada; antes, como he
dicho, le ayudard y serle ha modo para sacar muy mayor aprovechamiento” (V 21,11).
Entendemos asi a profundidad aquello de Camino de Perfeccién:

“Asi que, hermanas todo lo que pudieres sin ofensa de Dios, procurad ser
afables y entender de manera con todas las personas que os trataren, que
amen vuestra conversacion y deseen vuestra manera de vivir y tratar, y
no se atemoricen y amedrenten de la virtud. A religiosas importa mucho
esto: mientras mas santas, mas conversables con sus hermanas; y que,
aunque sintais mucha pena, si no van sus platicas todas como vos las
querrias hablar, nunca os extraféis de ellas si queréis aprovechar y ser
amada” (CV 41,8).

Al respecto es bueno recordar, que el drama afectivo de Teresa que ahora se resuelve
ha sido largo. En aquellos afios difusos de locutorio, los peligros de este tipo asecharon su
vida, como muestra nos quedan algunos relatos, como aquél que se da cuando esta
comenzando a conocer a una persona y tiene la representacién de un Cristo con mucho rigor
(muy enojado), que la da a entender “que no me convenian aquellas amistades” (V 7,6), sin
embargo, las conversaciones ociosas continuaron, pues ‘estando otra vez con la misma
persona, vimos venir hacia nosotros..., una cosa a manera de sapo grande...” (V 7,8), era otra
sefal que el Sefior le estaba dando; el Sefior le estaba reclamando su afecto: “1Oh grandeza de
Dios, y con cudnto cuidado y piedad me estabais avisando de todas maneras y que poco
aproveché a mi!” (Ib.). El Senor le daba “mil avisos” (5M 4,9), pues como dird mas adelante en
su relato autobiografico: “no ha tropezado tantico, cuando le dais vos, Sefior, la mano” (V
35,13). Se sumaba a estas sefiales las de una familiar monja que también le aconsejaba: “tenia
alli una monja, que era mi parienta, antigua y gran sierva de Dios y de mucha religién. Esta
también me avisaba algunas veces: y no sélo no la creia, mds disgustdbame con ella, y pareciame
se escandalizaba sin tener por qué” (V 7,9). Teresa, pues se resistia a Dios, ella misma lo
confiesa: “yo no solo tornaba a ser peor, sino que parece traia estudio a resistir las mercedes que
su Majestad me hacia” (Prol. n. 1).

Santa Teresa no tiene dificultad en reconocer su desgarro afectivo, no tiene vergiienza
en que sepamos que su corazén era como se dice cominmente “enamoradizo”, ella misma
certifica que:

“tenia una grandisima falta de donde me vinieron grandes dafos, y
era ésta: que, como comenzaba a entender que una persona me
tenia voluntad y, si me caia en gracia, me aficionaba tanto, que me
ataba en gran manera la memoria a pensar en él, aunque no era
con intencion de ofender a Dios; mds holgdbame de verle y de
pensar en él y en las cosas buenas que le veia. Era cosa tan dariiosa,
que me traia el alma harto perdida” (V 37,4).

A pesar de esta confidencia teresiana acerca de esta debilidad afectiva, la poderosa
locucidén “ya no quiero que tengas conversacion con hombres, sino con dngeles”, le han desatado
los nudos de su corazoén, por primera vez en su vida comenzd a amar en libertad, es decir con
plenitud, y no signific6 de ninguna manera que ella dej6 de querer a las personas, lo que
sucedid es que de ese momento en adelante las comienza a amar desde Dios y sélo desde alli



Las conversiones teresianas y su discernimiento

se puede amar con libertad. A dicha locucién, habria que agregar también otra experiencia
gozosa que plenificé esta liberacion, es la bellisima vivencia de contemplar a Cristo: “después
que vi la gran hermosura del Sefior, no veia a nadie en su comparacién me pareciese bien ni me
ocupase; que, con poner un poco los ojos de la consideracién de la imagen que tengo en mi alma,
he quedado con tanta libertad en esto, que después acd todo lo que veo me parece hace asco en
comparacion de las excelencias y gracias que en este Sefior veia” (Ib.). Esta vision de Cristo la
encontramos en el capitulo 28 de su autobiografia: “un dia de san Pablo, estando en misa, se me
represento toda esta humanidad sacratisima como se pinta resucitado con tanta hermosura y
majestad” (V 28,3).

Desde mi punto de vista, hay un texto teresiano, en otro libro suyo, que ayuda a
comprender esta liberacion afectiva, me refiero al libro Meditacién de los Cantares, dice ast:

“Ordend en mi el Rey la caridad. Tan ordenada, que el amor que
tenia al mundo se le quita; y el que a si le vuelve en desamor; y el
que a sus deudos queda de suerte que solo los quiere por Dios; y el
que a los proéjimos y el que a los enemigos no se podra creer si no

se prueba; es muy crecido; el que a Dios tan sin tasa”(MC o CAD
6,13).

La caridad en orden, esa fue su vida después de la locucion: “ya no quiero que tengas
conversacion con hombres, sino con dngeles”, es por eso que aquel gozoso dia en que Dios vino
a coronar las luchas de Teresa, ella prorrumpe en una alabanza:

“Sea Dios bendito por siempre, que en un punto me dio la libertad
que yo, con todas cuantas diligencias habia hecho muchos afios
habia, no pude alcanzar conmigo, haciendo hartas veces tan gran
fuerza, que me costaba harto de mi salud. Como fue hecho de

quien es poderoso y Sefior verdadero de todo, ninguna pena me
dio” (V 24,8).

Esta experiencia de la liberacion afectiva, al parecer le fue otorgada en 1557, cuando
ella tenia cuarenta y dos afios de edad. Veinte afios después, cuando su experiencia ha
madurado profundamente, escribe pletorica sobre un conocido verso suyo:

“Y aunque en hecho de verdad es herida que da el amor de Dios en
el alma, no se sabe addnde, ni cé6mo, ni si es herida, ni qué es, sino
siéntese ese dolor sabroso que hace quejar, y asi dice:

Sin herir, dolor hacéis,
y sin dolor deshacéis
el amor de las creaturas,

Porque cuando de veras estd tocada el alma de este amor de Dios,
sin pena ninguna se quita el que se tiene a las criaturas. Digo de
arte que esté el alma atada a ningiin amor (lo que no se hace
estando sin este amor de Dios), que cualquiera cosa de las criaturas,
si mucho se aman, da pena; y apartarse de ellas, muy mayor. Como
se apodera Dios en el alma, vala dando sefiorio sobre todo lo criado,
y aunque se quita aquella presencia y gusto..., no se quita de ella ni

10



Las conversiones teresianas y su discernimiento

deja de quedar muy rica de mercedes, como se ve después, andando
el tiempo, en los efectos” (Cta 173,9)5.

Sélo la vivencia del auténtico amor de Dios, hace posible que se quite el de las
criaturas (cuando es desmedido). Teresa ha experimentado lo que ha dicho en la carta: el
toque del amor de Dios en su alma le ha dado senorio sobre todo lo criado. En resumen, sera
la experiencia del amor de Dios la que hara que nuestra santa ame en plenitud.

Después de estas cuatro conversiones, Teresa llevaba un camino irreversible en su
seguimiento de Cristo; el Sefor realizé en ella su proyecto de amor: “mientras mayor mal, mds
resplandece el gran bien de vuestras misericordias. jy con cudnta razon las puedo yo para
siempre cantar! (Cfr. Sal 89,1)” (V 14,10). Es asi que: “la gloria de mi Sefior quiero y que haya
mucho que le alaben, y querria cierto conociesen mi miseria” (Cta 85,17)¢, asi concluye su vida
Teresa, amada y redimida por un Dios ganoso de darse.

Finalmente, creo que las conclusiones sobre este pequefio estudio han ido brotando
espontaneamente, yo tan solo quisiera expresar que mi Unica intencién ha sido presentar a
Teresa desde esa dimension humana y el aporte de la gracia en los momentos oportunos. En la
vida de Teresa vemos como la conversion y la santidad es procesual, el “miren lo que ha hecho
conmigo, que primero me cansé de ofenderle que su Majestad dejé de perdonarme” (V 19,15),
debera provocar en todo orante esos “dnimos animosos” (V 13,2) por seguir en este camino de
seguimiento de Cristo, no obstante las limitaciones humanas, debilidades o pecados. Siempre
me parece oportuno recalcar con Teresa, que la verdadera experiencia de Dios no comienza
cuando el orante ha superado todos sus pecados, sino que ellos son mas bien el escenario
desde donde Dios comienza a redimir a la persona, es alli donde todo pecador experimenta el
consuelo que solo el Sefior puede otorgar: “bien sabéis, mi Dios, que entre todas mis miserias
nunca dejé de conocer vuestro gran poder y misericordia” (E 4,2). Con Teresa de Jesus
comprendemos aquello que san Pablo decia: “pero él me dijo: “Mi gracia te basta, pues mi
fuerza se realiza en la debilidad”, por tanto, con sumo gusto seguiré vanagloridindome, sobre
todo en mi debilidad, para que se manifieste en mi la fuerza de Cristo. Por eso me complazco en
mi debilidad” (2 Cor 12, 9-10).

5 A Lorenzo de Cepeda, 17-01-1577; en la EMC, Cta 177,5-6; en la BAC, Cta 174,9; en la ES, Cta 174,9.
6 A Maria Bautista, 28-08-1575; en la EMC, Cta 88,1; en la BAC, Cta 87,17; en la ES, Cta 86,17.

11



