CONGRESO AMERICANO Y CARIBENO DE TEOLOGIA Y ESPIRITUALIDAD V
Centenario del Nacimiento de Santa Teresa: Mistica y profecia Santiago de Chile,
4-5 de Septiembre de 2015

“ESPIRITUALIDAD HOY: BUSQUEDAS, CAMINOS, REALIZACIONES”

Ponente: Dr. Antonio Bentué,
Prof. Titular de Facultad de Teologia de Universidad Catélica (Chile)

1. ¢Religién o espiritualidad?

El enunciado del tema que me asignaron es ya significativo. No me piden una
reflexion sobre la “religion” hoy, sino sobre la “Espiritualidad”. Y ello es
fundamental, particularmente en la teologia mistica cristiana. La religiéon surge al
interior de la cultura y participa de la ambigledad propia de toda -cultura.
Ambigliedad que radica en que todas las acciones y creaciones humanas estan
condicionadas por la estructura “egocéntrica” del ser humano, como tributo
hereditario del mundo animal del cual procede en la escala evolutiva. Todo lo que
hacemos esta marcado por el “narcisismo” inherente a nuestro psiquismo, que es
la pretension de “omnipotencia del deseo”, que lleva a Freud a considerar la
religion como la “neurosis colectiva” de la humanidad'; es decir, un
comportamiento por medio del cual el ser humano pretende lograr sus intereses,
frustrados en la via inmediata, postergandolos estratégicamente por medio de la
proyeccién religiosa. A su modo, también Marx considera la religibn como
proyeccion de los intereses egocéntricos y asi, segun él, “la religion dominante es
la religion de la clase dominante”, inoculando en el pueblo esa misma religion que
le permite reprimir ahora sus deseos postergandolos para su realizacion plena en

un Mas Alla: “la religidon es, asi, el suspiro de la criatura oprimida, el corazén de un

' FREUD, S. “El porvenir de una ilusién”, en Obras Completas, Madrid, vol. Il (1968) 95.



corazén sin corazoén, es el espiritu de una situacién carente de espiritu. Es el opio
” 2

del pueblo” .
2. Evolucion cultural y crisis de lareligion.

Al preguntarse sobre el porqué de la realidad que lo rodea y lo constituye, el
ser humano proyecté en “poderes sobrenaturales” la explicacion causal de los
fendmenos que observaba, y cuanto mas sorprendentes eran éstos, mas
poderosas debian ser las causas “sobrenaturales”, buenas o malas, que los
producian. La categoria cultural para englobar esas causalidades sobrenaturales
es la del Mito, la “explicacién mitica de los hechos mundanos”. Y la proyeccién
explicativa de los hechos, en tales poderes sobrenaturales, conllevaba el “temor”
frente a ellos o el deseo de hacérselos favorables. De esta manera, el hombre
proyecté también la pretension de poder acceder a esos poderes, o incluso de
lograr controlarlos automaticamente, gracias a comportamientos ‘“rituales”
elaborados por el hombre, comportamientos que determinaron el otro aspecto
cultural de la religién: el Rito, particularmente en su versién “magica”. Tal
cosmovision “religiosa”, que ve el mundo como escenario producido por “causas
sobrenaturales”, constituye lo que podriamos denominar la “cultura pre-moderna”

0 “mitico-ritual-magica™”.

A partir del siglo XIlI, por influencia de las versiones de obras de Aristételes, del
griego al arabe y, luego del arabe al latin, se puso en crisis el pensamiento previo
occidental neoplaténico del tipo deductivo o idealista, al rechazar las “ideas
innatas” y fundar las ideas universales en la observacion de lo concreto a través
de los sentidos (epistemologia “inductiva”). Asi fue surgiendo la “modernidad”
basada en la observacion sensorial (positiva) de los fendbmenos, para inducir de
ahi las correctas ideas validas universalmente. Y las “causas sobrenaturales”,

antes postuladas, fueron progresivamente substituidas por las “causas naturales”

2 KARL MARX, “Contribucion a la critica de la filosofia del derecho de Hegel”, en Karl Marx “Sobre
la religion”, Salamanca, Ed. Sigueme (1979) 94.

% CF. FRAZER, J. “La rama dorada. Magia y religion”,(en version castellana, México, Ed. Fondo de
cultura econdmica (1974, 52 ed).

4 Cf. MALINOWSKI,B. “Magia, ciencia religién”, Barcelona, Ed. Ariel, 1974.



descubiertas con una correcta observacion, ayudada con medios tecnoldgicos que
ampliaban la capacidad de observacion sensorial. De esta manera, la cosmovision
“mitico-ritual”, propia de la pre-modernidad, fue cambiando hacia una cosmovisién
“cientifico-técnica” en el sentido moderno de esos términos. Nuestro mundo
moderno fue dejando asi en mal pie la verdad de la religion recibida, al secularizar
las causalidades sobrenaturales, expresadas miticamente, por las causas
naturales descubiertas por las ciencias, asi como cambiando los recursos rituales
de acceso al mundo sobrenatural por el dominio de la tecnologia como correcta
aplicacion de la ciencia. Y asi la religion, y la fe identificada con ella, se vio
enfrentada a un proceso creciente de “secularizacién desmitificadora”,
denominado también de “desacralizacion”. A ello se ha ido sumando el progresivo
descrédito de las instituciones religiosas, debido a multiples escandalos, por falta
de transparencia, donde las abundantes formas religiosas exteriores, incluso
multitudinarias, no correspondian a verdaderas transformaciones del corazén en la
relacion con los intereses mundanos de placer, poder y riqueza. Y asi las “iglesias”
pudieron perder su sentido originario que es la de “convocar’ (ek-clesia) a la
relacion comunitaria y no al poder sagrado de sus miembros. Como lo expresa el
tedlogo griego Christds Yannaras: “El acontecimiento de la Iglesia esta formado de
aguella libertad capaz de convertir la naturaleza (mecanismos de poder por
‘seleccién natural”’) en relacion de alteridad”... Por lo mismo “la herejia es la
alienacion del acontecimiento de Iglesia en formas rigidas de consagracion
institucional del miedo a la libertad...la tergiversacion de la diakonia (servicio) en
poder. De la Iglesia, en religion™. La modernidad secularizada se encontrd, sin
embargo, con que el problema principal que intentaban responder las religiones,
guedaba sin respuesta también en la modernidad cientifico-técnica. En efecto, las
cuestiones principales planteadas a la conciencia humana por la realidad son ante
todo las de la propia existencia humana en su triple dimension problematica: el
riesgo de la nada final de todo ek-sistente (“yo” en cuanto yo dejaré de ser yo,

como ocurre con todo “tU”), el riesgo de la inconsistencia de todo lo que se vive

> YANNARAS, Christos “Contro la religione”, Magnano, Ed. Quigajon (2012) 75y 77.



(“La insoportable levedad -’light- del ser®), y el riesgo de que la convivencia esté
fatalmente marcada por el “egocentrismo” que rige, en su base natural, toda
convivencia de los seres vivos (“seleccion natural”’). A ese triple problema queria
responder fundamentalmente el anuncio religioso que, particularmente en la
genialidad cristiana, se centra precisamente en la Esperanza de Inmortalidad
(Pascua: Dios muere para que el hombre viva), Vida divina (Encarnacion: Dios se
hace hombre para que el hombre pueda ser hijo de Dios), y la compasion propia
del Espiritu divino, por la que Dios hace suyo, en Jesucristo, el papel de victima
del poder para darnos su Espiritu de gratuidad compasiva, sin referencia

egocéntrica (Pentecostés).

Pues bien, con la “muerte de Dios”’, proclamada por la modernidad, quedan
aniquiladas esas respuestas, carentes de fundamento “religioso”. Y son
substituidas, secularizandolas, por las tres grandes utopias de la modernidad: La
utopia de la raza o la nacidén propia, como criterio de la "inmortalidad de sus
miembros”, la utopia del “desarrollo” que, gracias al poder de la ciencia y la
técnica, permitird lograr una “vida plena y consistente”, y finalmente la utopia
“socialista” que permite augurar un futuro de igualdad de todos, superando asi la

ley del egocentrismo selvatico que produce la inequidad.

Sin embargo, desde el siglo XIX, y sobre todo en el siglo XX, esas tres utopias
han entrado en crisis debido a la porfiada experiencia, respectivamente de las
masacres de muerte producidas por culpa de la absolutizacion de la utopia de la
raza y la nacién, asi como de la progresiva dificultad para “respirar’ y transitar
pacificamente en el planeta, saturado de anhidrido carbdnico, de cemento y de
armas letales, todo ello por culpa del “desarrollo cientifico-técnico”; y finalmente
hemos vivido la decepcidn respecto a la utopia socialista y de la capitalista, debido
a las “hormonas egocéntricas” que seguian motivando esos grandes discursos,
hasta transparentarse en la caida del muro de Berlin y de las bolsas
norteamericanas, europeas Yy también chilenas (Penta, SQM, CAval...).

Y ya nadie se fia de las utopias. Surge asi un ambiente cultural nuevo, el “post-

® KUNDERA,Milan, “Barcelona, Ed. Tusquets, 1984.
" NIETZSCHE, Fr. “La Gaya ciencia”, Obras completas, vol. II.



moderno”, que no esta “ni ahi” con las utopias modernas y tampoco con las
“escatologias” religiosas tradicionales. De esta manera, la “post-modernidad” es la
consecuencia cultural de la “muerte de Dios” y de sus succedaneos “utopicos”.
Quedamos sin el “pan” de la religion tradicional y sin el “pedazo” de las utopias.
Pero el problema de nuestra cultura postmoderna radica, no sélo en la
escandalosa mala distribucion de los bienes, heredada de la modernidad, que
permite la hambruna de las grandes mayorias frente a la excesiva saciedad de los
pocos grupos “desarrollados”, sino que tiene su raiz principal en los “vacios de
sentido” en que estamos sumidos y que puede llevarnos a desesperar de ese
sentido, 0 a buscar desesperadamente una salida®. Y, como consecuencia,
nos encontramos en una crisis radical del fundamento “ético” para motivar las
decisiones libres, mas alla del mero “voluntarismo” relativo a la “voluntad de poder”

de cada cual. Es lo que llamamos el “relativismo” ético®.
3. En “busqueda” de Dios

Los obispos catdlicos que participaron del Concilio Vaticano Il, en plena
modernidad (1962-1965), fueron ya capaces de prever la crisis que se venia
encima y anticiparon las orientaciones que deberian replantearse. Y asi, en la
notable Constitucion Gaudium et Spes sobre la nueva relacion exigida hoy entre
Iglesia y mundo, expresaban: “Se puede pensar con toda razon que el porvenir de
la humanidad esta en manos de quienes sepan dar a las generaciones venideras
razones para vivir y razones para esperar” (GS 31). No han faltado “tedlogos de la
postmodernidad”’, que gestaron la nueva categoria de la “post-religion”®. Son
capaces de ofrecer recetas, mas o menos elaboradas, de cdmo superar esa crisis
de la religion iniciada con la modernidad y agudizada en la asi llamada

“postmodernidad”*!. Pero todo apunta a que la “salida” no esta por el lado de

8 VATTIMO G., uno de los principales tedricos de la "post-modernidad”, ha descrito muy bien esta
situacion en su obra “El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica de la cultura post-
moderna”, Barcelona, 1986.

® SABATER, Fernando “Etica como amor propio”, Madrid, Ed. Mondadori, 1988.

1 Aun cuando ese enunciado aparece incluso vinculado a movimientos musicales
autodenominados como de “post-religiéon”, en Internet.

" Por citar algunos tipicos norteamericanos, cf. El obispo anglicano SHELBY SPONG, John “"Why
Christianity must change or Die” (a Bishop speeks to believers in Exile”,1999), que recuerda el ya

5



recuperar el poder de la “religion”, sino en una “teologia de la relatividad” fundada
basada en una “espiritualidad” de auténtica busqueda de Dios y no del poder de
las propias imagenes o sistemas religiosos, siempre tendientes a hacerse
funcionales a los propios intereses, segun la aguda critica de los maestros

modernos de la sospecha: Nietzsche, Marx y Freud.

Pero ¢en qué consiste la espiritualidad, de la cual la misma religion puede
carecer, tal como lo formulaba Marx al denunciar precisamente “la religion como

corazoén sin corazén y espiritu carente de espiritu”?.

El mundo es sensorial y el ser humano, formando parte de él, se conecta con
la realidad sélo a través de los sentidos. Es desde esa esa experiencia que
elaboramos todas nuestras ideas (no hay ideas innatas), proyectandolas luego en
dioses a la propia imagen y semejanza. Ahi radica la ambigliiedad de toda religion,
gue forma parte de la proyeccion cultural, con su propia evolucion. Pero no todo, ni
lo principal, se juega en las ideas mas o menos inteligentes que podamos construir
y proyectar a partir de la experiencia siempre condicionada por el mundo
sensorial. El ser humano se caracteriza por la experiencia de propia de cada uno,
que denominamos “conciencia”’ personal. Es en esa “toma de conciencia” donde
surge la posibilidad de decisiones libres, motivadas precisamente por aquello de lo
que uno ha “tomado conciencia”. Sin “toma de conciencia” no hay propiamente
acto libre alguno, sino reflejos condicionados por el “principio de placer’” que
rehdye, por lo mismo, el dolor. Y asi la conciencia abierta experimenta “luz” capaz
de motivar y dar coraje al sujeto para decidir en la linea de esa misma toma de
conciencia, sin “hacerse trampa” a uno mismo. La Biblia denomina “corazén” a
esa experiencia, la cual no se identifica con la inteligencia, que puede objetivarse
fijandose en el disco duro de un computador, sino que es la experiencia
constitutiva del sujeto, el cual, dentro del mundo objetivo que nos rodea, es el
Unico que tiene conciencia de que es, 0 sea que “ek-siste” y permite asimismo que

el mundo entre en su ambito, como “ob-jeto” de su propia ek-sistencia. Y es ahi

antiguo best seller del otro obispo John ROBINSON “Honest to God”; puede verse también
CHILTON PEARCE, Joseph “The death of religién and the rebirth of the Spirit, a return to the
intelligence of the heart”, 2007.



donde se juega la “espiritualidad” humana. En términos biblicos, esa es la “Nueva
Alianza”, la auténtica espiritualidad, que puede superar la ambigtiedad propia de la
“religion” como comportamiento cultural posible ajeno a la conciencia. Como lo
expresaba el profeta Jeremias: “Vendran dias en que Yo pactaré con el pueblo
una nueva Alianza. No sera como esa alianza (religiosa) que pacté con sus
padres, cuando los tomé de la mano, sacandolos de Egipto. Ellos quebraron mi
Alianza, siendo Yo el Sefor de ellos. Esto declara Yahvé: Cuando llegue el
tiempo, yo pactaré con lIsrael esta otra Alianza: Pondré mi Ley en su interior, la
escribiré en sus corazones y asi Yo seré su Dios y ellos seran mi pueblo” (Jr
31,31). Paralelamente, su contemporaneo Ezequiel, desde el exilio babilonico,
profetizara en el mismo sentido, apelando explicitamente a la “espiritualidad”:
“‘Derramaré sobre Ustedes agua purificadora y quedaran purificados...Les daré un
corazon nuevo y pondré dentro de Ustedes un espiritu nuevo. Les sacaré del
cuerpo el corazén de piedra y les pondré un corazon de carne. Infundiré mi

Espiritu en Ustedes para que vivan segun mis mandatos...” (Ez 36, 26-27).

A Dios nunca lo ha visto nadie, ni puede verlo creatura espacio-temporal
alguna. No tenemos ojos para ver sino el mundo. EI hombre puede ver a Dios sélo
“por la espalda” (Ex 33, 20-23), aunque se encuentre “cara a cara” frente a El (Ex
33,11), puesto que el mundo empirico no es Dios, ni lo sera nunca. Como se lo
recordaba el profeta Isaias al antiguo Israel: “Tu Dios es un Dios oculto® (Is 45,15).
Comentando este texto, el gran filésofo Pascal escribe con gran profundidad: “Asi,
pues, estando Dios oculto, ninguna religion que no nos diga que Dios esta oculto
es verdadera y ninguna religion que no dé razén de esto es instructiva. Eso es
todo para nosotros: Vere Tu es Deus absconditus... Pero la naturaleza es tal que
por todas partes nos indica (‘con indicios’) a un Dios oculto, tanto en el hombre
como fuera del hombre'?. Se trata de los mismos “indicios” que tienen, como
criterio fundamental de discernimiento, la misma experiencia radical que también
describia Albert Schweitzer, al confesar por qué habia dejado de lado sus
investigaciones historicas e incluso su notable especialidad en la interpretacion de

las piezas de Bach al érgano, para dedicarse, ya mayor, a estudiar medicina y

12 PASCAL, B. “Pensées”, Xl 'y XIlI.



poder asi ir a ejercer como médico en el poblado africano de Lambarené (en
Gabon). Decision que, gracias a la extraordinaria obra hospitalaria ahi iniciada por
él, le valdria el Premio Nobel de la Paz: “Cualquiera que reconozca que la idea del
amor es el rayo espiritual que nos viene del Infinito, deja de exigir a la religion un
conocimiento completo de lo suprasensible. Sigue meditando en los grandes
problemas para preguntarse qué significa el mal en este mundo, cobmo la causa
primera del ser, la voluntad creadora y la voluntad de amor estan unidos en Dios,
gué relacion existe entre la vida espiritual y la vida material. Y cOmo nuestra vida
puede ser al mismo tiempo pasajera y eterna. Sin embargo es capaz de dejar
estas cuestiones sin solucionar, por muy doloroso que sea renunciar a resolverlas.
Si tiene conocimiento de la union espiritual con Dios por el amor, posee todo lo
necesario. El amor no muere jamas; en cambio el conocimiento desaparecera (1C
13,8ss)"*3. A una conclusién “relativizadora” semejante llega también el Dalai
Lama, cuando expresa: “Si fueses budista, mientras procures practicar la
compasion, realzar o no la figura del Buda no resulta tan importante. Como
cristiano, si intentas practicar tal amor, no tendras necesidad de poner mucho

énfasis en otras cuestiones filosoficas™.

Esa Vida del Espiritu, experimentada al dejarse interpelar “por el rayo espiritual
que nos viene del infinito“, constituye también la clave del “misterio del Reino de
Dios” (Mc 4,11), al que Jesus alude en su dialogo con Nicodemo: “En verdad te
digo que nadie que no nazca de arriba puede ver el Reino de Dios”(Jn 3, 3- 5). A
ese mismo “nacer de arriba” remite Pablo en su carta a la comunidad de Colosas:
“‘Buscad las cosas de arriba, donde esta el Cristo, sentado a la derecha de Dios;
sentid las cosas de arriba, no las de la tierra. Puesto que habéis muerto y vuestra
vida esta escondida en el Cristo, en Dios. Cuando Cristo, vuestra Vida, se

manifestara, entonces también vosotros seréis manifiestos con El en gloria” (Col

¥ SCHWEITZER Albert, De mi vida y mi pensamiento, Barcelona, 1966.
14 DALAI LAMA, El poder de la compasion”, Ed. Errepar, p. 102.



3,3-4). Y esa es la misma clave de todas las parabolas del “Reino de Dios”, el que

sélo puede ser des-cubierto naciendo de arriba’®.
4. Los “indicios”

En este mundo, el ser humano sélo puede captar “indicios” de ese Dios que
esta siempre “oculto” (Is 45,15). Y ello gracias a la apertura de la conciencia a la
Palabra (Is 45,19). Palabra que puede interpelarlo, en muy diversas situaciones
que constituyen verdaderos “signos”, tanto en la naturaleza, de la cual el hombre
constituye la conciencia, como al interior de la historia pequefia y grande en que
transcurre la vida temporal de cada uno (Mt 16, 3-4); en la cotidianidad del “pan de
cada dia” (Lc 11,3) o en la “cruz de cada dia” (Lc 9,23). Es de esta manera que el
Dios oculto “esta muy cerca de ti, en la Palabra que est4 en tu boca y en tu
corazdén, para que la pongas en practica’ (Dt 30,14). En la Palabra (dichos y
hechos) de Jesus, muchos vieron siempre “indicios” evidentes de esa “vida
eterna”: “Sefor, ¢a quién iriamos? Tu tienes Palabras de Vida eterna” (Jn 6,68). Y
él mismo expresaba: “Quien escucha mi Palabra y cree que es Dios quien me ha
enviado, tiene Vida eterna...Viene el momento, y es ahora, en que los muertos
oiran la voz del Hijo de Dios y quienes la hayan escuchado (no hayan cerrado, en
la vida temporal, su conciencia al impacto de la Palabra), viviran eternamente” (Jn
5 24; 3,16; 7, 45-49). Esa fe confiada acompafa la vida del creyente,
descubriendo en sus diversas peripecias, la presencia misteriosa del Espiritu de
Dios que siempre “esta ahi” (=YAHVE) como la Realidad Transcendente en el

corazon de nuestra conciencia inmanente.

A pesar, pues, de nuestra fugacidad, podemos confiar que “estamos en
buenas manos” (Lc 23,46). Y podemos esperar, contra toda expectativa, que
nuestra muerte sera realmente la apertura a la “eternidad” propia y exclusiva de
Dios, invisible durante la fugaz existencia espacio-temporal. Miramos siempre la
muerte desde la vida; pero quiza la correcta perspectiva sea mirar la vida desde la

muerte. La muerte puede, asi, constituir precisamente la situacién definitiva en

'*> para mayor profundizacion en esto remito a mi articulo BENTUE A., “El ‘misterio’ del Reino y su
espiritualidad”, en Revista MENSAJE, n. 608, mayo 2012.



que se devela el misterio, oculto en la fugaz vida que nos ha tocado vivir. Y ser,
por lo mismo, la muerte la verdad de la vida temporal. De hecho, los
conceptos de misterio y de verdad son, en su propio sentido etimoldgico,
correlativos, puesto que el término “misterio” significa “lugar® (terion) de los
“tapados” (mustoi). Y proviene del culto “mistérico” de Eleusis, en que los fieles
iban caminando, en procesion nocturna, con sus rostros “cubiertos” (mistoi),
desde Atenas a Eleusis (por el “iera odés”), hasta entrar en el “telesterion” donde,
llegado el momento culminante, se sacaban el velo que les cubria el rostro para
convertirse en “videntes” (epoptai) de la nueva Vida que “veian” emerger del

Hades, re-velandoles asi la “verdad” (a-letheia) final (telos) de la existencia.

Es el simbolo de todos quienes vamos caminando, a tientas (con los ojos
‘tapados’= mudistoi), por la vida, “buscando a Dios”, hasta que, llegados a término
(“telesterion”), podamos, a rostro des-cubierto, “abrir los ojos” a la Verdad (=a-
letheia). Como lo expresaba San Gregorio de Nissa: “Ver a Dios significa no
saciarse nunca del deseo, y es inevitable que quien ve, por el mismo hecho de
poder ver, esté siempre deseando ardientemente ver mas. Eso es realmente
encontrar a Dios: buscarlo siempre, sin sentir nunca saciado el deseo” '°.
Asimismo, el salmista ruega con ansiedad: “Mi alma tiene sed de Ti y mi carne te

desea, cual tierra seca, sedienta y sin agua” (Ps 63,2).

Por su parte, también San Agustin, en su comentario a los salmos biblicos,
expresaba: “Tu mismo deseo es tu oracion, si el deseo es continuo, la oracion es
continua. No en vano dijo el Apdstol ‘Orad sin cesar’...Existe otra oracion interior y
continua, que es el deseo. Si no quieres dejar de orar, no interrumpas el deseo”
(37,10). Por eso, rogaba a Dios que le infundiera siempre ese deseo ardiente, en
una notable plegaria: “Sefor, Dios mio, mi Unica Esperanza, escuchame, que no
me canse nunca de buscarte, sino que busque siempre ardientemente tu rostro”. Y
es que a Dios nunca lo encontrard nadie en este mundo, hay que buscarlo
siempre. Tal como lo decia el Padre Hurtado: “La vida nos ha sido dada para

buscar a Dios. Sélo la muerte para encontrarlo”.

® SAN AGUSTIN, La vida de Moisés, Milan, ed.Simonetti, 2.239 (1984) 205.

10



5. EL CARACTER “NUMINOSO” DEL UNIVERSO

Pero esos “indicios” que provocan la busqueda, pueden también captarse a
partir de un tipo de palabra distinta, escuchada por la conciencia atenta a la
dimensién “numinosa” de la misma naturaleza. La conciencia, particularmente la
condicionada por la cultura “post-moderna” que es la nuestra, encuentra asi
nuevos “caminos” de espiritualidad. Caminos no exentos de “perplejidad”, como la
planteada ya el Hamlet de Schakespeare: “Ser o0 no ser es la cuestion”. Es frente a
esa incognita que Heidegger prefiere optar por el riesgo angustiante del no-ser,
tomando la misma angustia como “indicio” de esa Nada de fondo: “La angustia
hace patente la nada... se trata de un acontecimiento posible y real -si bien ocurre
raramente-, s6lo por algunos momentos...Este alejarse el ente en total, que nos
acosa en la angustia, nos oprime. No queda asidero ninguno. Lo Unico que queda
y nos sobrecoge, al escaparsenos el ente, es este ninguno...Como el ente en total

Se nos escapa, acosandonos la nada, enmudece en su presencia todo decir ‘es’...

Desde la radicalidad de esa conciencia del riesgo de la Nada, como contenido
final de todo ente, el mismo Heidegger critica la superficialidad de una cultura
“positivista” que se queda sdélo en las preguntas sobre la facticidad de causa-
efecto, sin ni tan solo plantearse la cuestion més fundamental con que la misma
realidad interpela a la conciencia licida, como es la amenaza angustiante de que
todo sea por Nada, puesto que “la presunta sobriedad y superioridad de la ciencia

se convierte en ridiculez si no toma en serio la Nada”'’.

Sin embargo, finaliza su interrogacién sobre la Metafisica existencial con un
cuestionamiento, que deja solo planteado sin ulterior respuesta: ¢Por qué hay

entes y no més bien Nada?™®.

Interrumpe, asi, su pesquisa quedandose en la perplejidad de ese
interrogante final. De forma semejante a la perplejidad representada por el no

menos perplejo Moisés del Exodo; aun cuando ahi es el mismo Dios quien le

" HEIDEGGER, M. “; Qué es metafisica?”, Sevilla, Ed. X.Zubiri (2003),55.
18 Heidegger, ¢ Qué es Metafisica?, op. cit. p. 59.

11



insintia la respuesta: “porque YO SOY! (=YAHVE)” (Ex 3,14). De esta manera,
para la “espiritualidad” biblica, es el SER y no la Nada el fundamento ultimo de la

realidad.

Tal como lo advertia el mismo Heidegger a los “positivistas” de la cultura
cientifico-técnica moderna, en ese “reduccionismo” positivista puede haber una
cuota importante de “ridiculez”. Se me ocurre ilustrar ese debate entre
“positivismo” y “fenomenologia existencial” con el simple ejemplo de un “tapon de
corcho”. Ante ese obijeto, la conciencia humana puede plantearse el “por qué” esta
ahi tal objeto-tapon. El analisis positivo llevaria, desde la observacion del tapon, a
descubrir su causa productora, que es la maquina de hacer tapones, con el corcho
utilizado como insumo material. Y la explicacion “positivista” reduce la explicacion
del tapon a ese proceso de causa-efecto. Proceso que constituye su explicacion
cientifica verdadera®. Sin embargo hay otra pregunta no planteada por la ciencia,
gue no tiene nada que ver con la del proceso necesario de causa-efecto; y es la
pregunta por el Sentido, de cuya respuesta depende el que sea posible superar el
riesgo angustiante del Absurdo como la ultima palabra de todo el proceso. Todos
los hechos tan sutilmente elaborados y descubiertos por la ciencia, pueden ser
absurdamente por nada. Es por eso que Heidegger habla de la “ridiculez” de los
cientificos! Sin embargo, la conciencia puede experimentar lo razonable y
profundamente convincente de confiar que ese proceso, que va inductivamente de
la maquina al tapdn, no sea un puro proceso de hecho, “hacer tapones por hacer
tapones, sin razén de ser”; sino que debe haber un fundamento que le dé Sentido,
transcendiendo su mera facticidad. En el ejemplo, ese fundamento posible seria
la BOTELLA. Aun cuando, para explicar la facticidad del tapon de corcho
(suficientemente explicado por la maquina de hacer tapones y el corcho
involucrado como materia) no se necesita botella alguna; sin embargo, es
razonable postularla en la medida que sea razonable postular que esa facticidad
no puede ser en definitiva “absurda”, sino que tiene que tener SENTIDO, o sea
gue haya una “intencionalidad” que transcienda su mera facticidad. Pues bien,

quizéd a Dios no haya que pensarlo en términos “causales”, como la “maquina de

19 ARISTOTELES definia la ciencia como “el conocimiento por las causas”, Metafisica, 1,5.

12



hacer tapones”, sino como BOTELLA, que funda el Sentido de la facticidad del
mundo observado, mas que entrar en competencia con las “causalidades”

intramundanas.

Aun cuando desconocia la envergadura del cosmos, eventualmente el
“‘multiverso”, tal como hoy pueden describirla los cientificos, el salmista,
sobrecogido ante la maravilla del mundo que él podia observar, expresaba
entusiasmado: “jOh Dios! jQué profundos son tus designios, qué incalculable su
conjunto! Si los cuento son mas que la arena y, aunque termine, aun me quedas
Tu” (Ps 139,17-18). Es la actitud “contemplativa” que constituye el caracter
“numinoso” de la experiencia creyente?®. Mientras estamos en este mundo
espacio-temporal, sélo tenemos “indicios” de lo eterno, susceptibles de ser
captados por la conciencia abierta y desprejuiciada, al constatar los fantasticos v,
a la vez, sutiles procesos de la naturaleza. El cientifico y agnostico francés,
Jacques Monod, Premio N6ébel de microbiologia (el afio 1960), describe en su
obra méas conocida lo que denomina el “proceso lactosa”. Se trata de un proceso
tan sutil, en sus increibles mecanismos microscoépicos inconscientes, que lleva, al
mismo Monod, a considerarlo como “casi milagroso”. Y, para justificar esa
expresion tan ajena a un agnostico como él, Monod remite al bidlogo finlandés,
Karstrom, quien se habia especializado precisamente en ese “proceso”, hasta
que, de repente, abandoné su investigacion para ingresar como monje en un
monasterio. Y el mismo Monod, sorprendido por ello, exclama:“parait-ill"**. Pues
bien, ambos bidlogos, tanto Monod como Karstrom, observaron exactamente lo
mismo: el maravilloso “proceso lactosa”, que el agndstico Monod reconoce,
admirado, como “casi milagroso”. Sin embargo él se queda ahi, mientras que
Karstrom, dejandose impactar por esa misma observaciéon, se abrié a reconocer
en ella el “indicio” de otra realidad (Dios como Sujeto Trancendente, fundamento

de los procesos observados con tanto “asombro”); y, a partir de eso, experimenté

? Esa perspectiva es propia de la Fenomenologia de la religién, uno de cuyos principales
representantes es RUDOLPH OTTO, con su obra clasica “Lo Santo. Lo racional y lo irracional en la
idea de Dios” (orig. Aleman ‘Das Heilige’, 1917); traduccioén castellana en Madrid, Alianza Editorial,
1985.

2L Cf. “Le hasard et la necessité”, Paris, Ed. Du Seuil, 1970, nota de p. 88.

13



el impulso del “misterio” para “buscar su rostro” en la posible “intenciéon” suprema
que subyace en el fantastico proceso “natural”, como un llamado a buscar el
Sentido de esa misma sorprendente existencia en el Ser “oculto” que la hace
posible. Algo semejante experimentaba Einstein, que lo llevaba a exclamar: “Lo
mas admirable del universo es que sea pensable”, de manera que pueda uno
descubrir lo “bien pensado” que esta el universo inconsciente, antes de que haya
surgido nadie para poder descubrir y tomar conciencia, “a posteriori’, de lo bien
pensado que esta. A no ser que Alguien, en realidad, lo haya pensado tan
agudamente que, por eso, puedo yo, después, descubrir que todo esta tan bien
pensado... Esa “admiracién” ante la realidad observada, impulsaba al mismo
Einstein a ir todavia mas alla, al expresar: “La experiencia mas bella que puedo
tener es la emocion fundamental que se encuentra en la cuna del verdadero arte y
la verdadera ciencia. Quien no la conozca y no se pregunte por ello, no se
maraville, estd como muerto, y sus ojos estan oscurecidos”?.

En realidad, el cientifico no crea nada en la naturaleza, sélo “descubre lo
bien pensado que esta todo”, de acuerdo a un ‘orden central’?®. Y, desde ahi, es
capaz de “imitar” lo observado, con elaboraciones técnicas, jcasi ridiculas en
comparacion con aquello que la naturaleza hace espontaneamente!: “Fijaos como
crecen los lirios del campo; no se afanan ni hilan, y sin embargo os digo que ni
Salomon con todo su esplendor se vistio nunca como uno de ellos” (Mt 6, 28-29).
Efectivamente, el proceso “natural” microbiolégico, desplegado sin ningun
espaviento en una flor de campo, es tan sutil que ninguna tecnologia, por
aparatosa que sea, puede compararsele. Es el sentimiento “numinoso”, que
Heisenberg intentaba expresar en su respuesta sobre la ‘conciencia’ del universo,
y al que remite asimismo el filosofo griego Christés Yannaras, cuando escribe:
“Solo la belleza del mundo, belleza estrechamente unida a la vertiginosa sabiduria
gue lo constituye en cada una de sus minimas piezas, puede funcionar como

llamado a la relacion con el Principio causal personal, con el Logos y el Sentido

2 EINSTEIN, A. en una entrevista publicada por Internet.

® Expresion usada por el famoso fisico “cuantico” HEISENBERG W., para expresar ese
fundamento postulado por él como sentido razonable de la sultil realidad del mundo de la fisica, en
sus Dialogos sobre la fisica atomica, version castellana, Madrid, BAC, 1972, cap. 17 “Positivismo,
metafisica y religion”, p.264-267.

14



del mundo... Y el mundo es, para nosotros, racional no so6lo por la vertiginosa
sabiduria de cada minima pieza de las cosas sensibles, sino también por su
caracter de llamado a la relacion. Por la delicia con la que atrae, en sus colores,
figuras, sonidos, tacto, olores: calidad de intensidad de la palabra que llama, una
palabra que remite a la alteridad existencial de aquel que llama. La belleza del
mundo remite a su Creador como una pintura remite al pintor, la musica al
compositor, la poesia al poeta®*.

En todo ello, el Dios oculto (Is 45,15) “mira, quiza, desde lo alto si hay alguien

consciente, que (a partir de esos ‘indicios’) busque a Dios” (Ps 14,2).

6. La espiritualidad en accion encarnada

Hoy, como ayer, lo convincente para la conciencia humana atenta es la
“accion” coherente con aquella supuesta toma de conciencia que la sustenta y
motiva. Y digo “supuesta”, porque es ahi, en la “conciencia” donde el ser humano
no puede hacerse trampa, camuflando en falsa conciencia sus acciones
periféricas. No convence a nadie la excusa habitual de ciertos personajes —
politicos o religiosos- que se esconden en esa “supuesta” buena conciencia,
cuando después de obvias malas realizaciones con que se dafiaron muchas
personas, pretenden esconder su responsabilidad tras expresiones estereotipadas
del “tengo mi conciencia bien tranquila”. Con la conciencia, donde radica la
verdadera “espiritualidad” no se juega. Si bien es cierto que “de internis nemo
iudicat” (nadie puede conocer lo que ocurre en la conciencia de otro), también es
cierto, como lo confesaba San Agustin, que Dios se esconde en el “intimior intimo

meo” (mas intimo a mi que mi propia conciencia).

Hemos usado y abusado de la “religion” e incluso de “farandulas religiosas”,
muy apreciadas por la misma TV farandulera, las cuales entretienen y distraen,
pero no cambian nada en la conciencia y la libre decisién de nadie. En cambio, el

problema actual es precisamente el de la “autenticidad” fundada en esa conciencia

?* YANNARAS, CH. "Contro la Religione”, op. cit. p. 258-259.

15



transparente, sin “hipocresias religiosas”, ni politicas, de ningun tipo. Unicamente
esa autenticidad es convincente, y no el poder, ni que sea “religioso”, puesto que
el poder vence, pero no convence. La verdad de la religibn no puede, pues,
medirse por el “poder” mundano que pueda exhibir, ni el de proyectos de
“cristiandad” a lo “legionarios o Karadima”, ni tampoco al estilo del califato
islamista, impuesto ferozmente por ISI en Irak. Como lo expresaban tan
agudamente los antiguos romanos: “corruptio optimi, pessima” (la corrupcion de lo
mejor es la peor de todas”). Si, pues, la “religion” es considerada lo mejor de la
cultura por su referencia a lo Transcendente, cuando esa misma religion se
corrompe, usando a Dios en funcion de espurios intereses egocéntricos, la
dignidad religiosa se pervierte en “pecado contra el primer mandamiento™. “No
usaras el Nombre de tu Dios por vanidad” (Ex 20,7). Eso es particularmente cierto
cuando uno intenta descubrir la auténtica “espiritualidad” cristiana, el Cristianismo
“original” que marcd la “espiritualidad” de Jesus, tal como lo recogen los
evangelios, y que lo llevé a denunciar los falsos criterios “religiosos” del poder: “Mi
Reino no es de ese mundo” (Jn 18,36). Fue por eso que increpd a sus mismos
discipulos que pretendian ver su futuro con esos mismos criterios de poder: “Los
reyes de las naciones se comportan como si fueran sus duefios y las oprimen
haciéndose llamar sus bienhechores. Ustedes no deben ser asi. Al contrario, el
que quiera ser el primero debe hacerse el ultimo y servidor de todos..., tal como

Yo estoy entre Ustedes como el que sirve” (Lc 22,25-27).

En una época postmoderna como la nuestra, de crisis radical de los “grandes
discursos” religiosos y politicos, crisis confirmada por todas las encuestas de
opinién sobre las credibilidad de las Instituciones politicas y religiosas, el llamado
a seguir un camino convincente de “espiritualidad” se juega en la “accion” mas que
en los grandes discursos. Es ahi, por lo demas, que siempre se ha jugado la
verdadera mistica. La mistica de la tradicion islamica, como fue la de los Sufies
medievales, cuando expresaban: “Si alguien quiere llegar a Dios debe buscarlo en

el corazén de los hombres... Llevar la alegria a un solo corazén es mejor que

16



construir muchos santuarios para adorar a Dios en ellos”®

. O también: “La justicia
y la equidad y no la religion o el ateismo, es lo que se necesita para la proteccion

del Estado”?.

En la tradicion cristiana de la mistica mas clasica, la monéstica, esa
perspectiva toma también una fuerza insospechada que determina las grandes
reformas del Cristianismo para corregir el riesgo de poder propio de la
“Cristiandad” iniciada por el Decreto imperial de Tesalonica, afio 380. Con ese
Decreto, Teodosio quiso utilizar la fuerza del cristianismo martirial previo, en
funcion del poder imperial absoluto. Y fue ahi que se produjo la reaccion del primer
monaquismo cristiano, en su forma mas radical, la de los “Padres del Desierto”
que, en el mismo siglo IV, se retiraron a la soledad para vivir ahi segun la
espiritualidad propiamente cristiana de las Bienaventuranzas. Sin embargo, el
riesgo “ascético” pudo amenazar también la experiencia fundamental cristiana,
que es la “gratuidad” del Reino de Dios (su Gracia), cayendo en formas de
autocomplacencia “puritana” (“pelagianismo”). Por eso, el gran gestor de la
“espiritualidad” monastica cristiana en Occidente, San Benito, quiso proponer en
su Regla del siglo VI, una “espiritualidad” propia de la tradicion benedictina, como
una contemplacion de la Palabra que toque el corazon, sin hipocresias religiosas
de ningun tipo: “Escucha, hijo, los preceptos del maestro e inclina el oido de tu
corazon para acoger libremente la admonicion del padre...” (Prologo de la Regla).
Esa misma propuesta de auténtica “espiritualidad” llevé a San Benito a dejar de
lado las formas monasticas de ermitafios y de “girbvagos”, puesto que podian
camuflarse intereses “puritanos” o de hipdcrita “comodidad” revestida de
religiosidad (Regla cap.1)?’. Para evitarlo, Benito prefiere centrarse en un
proyecto de “espiritualidad” claramente cristiano, vivido para ello en comunidad
(cenobitas), con un abad que evite el “anarquismo” y hermanos cercanos a

guienes amar, puesto que una contemplacion ajena al amor al projimo seria

?® Sufi ABU SAID ibn ABI, citado en Félix Pareja, “La religiosidad musulmana”, Madrid, BAC (1975)
401.

%% Sufi JAKIM JAMI, en Idrish Shah, “El camino del sufi”, Barcelona, Ed. Paid6s (1978) 118.

2" Més tarde un cristiano como Péguy expresaba ese riesgo con una agudeza irénica no exenta de
posible verdad: “Porque no aman a nadie, dicen que aman a Dios”.

17



“gnostica”, puesto que “nadie puede amar a Dios a quien no ve, si no ama al
hermano a quien ve” (1Jn 4,20). Y para que no sean comunidades encerradas
s6lo con los “préximos” como uno mismo, en la misma Regla, San Benito
establece el mandato de la “Hospederia”, explicitando “como hay que recibir a los
huéspedes”. No se trata de un hostal para “ganarse la vida”, sino de una
verdadera exigencia de “espiritualidad” cristiana. Por eso, el abad y toda la
comunidad deben lavar los pies de los huéspedes, y sentarlos, luego, en la misma
mesa del Abad, rompiendo para ellos el ayuno, puesto que “el mismo Cristo ha de
decir: Era huésped y me acogieron...Y, sobre todo, péngase el mayor esmero en
el recibimiento de los pobres y peregrinos, porque en ellos se recibe a Cristo mas
particularmente; pues el mismo temor que inspiran los poderosos, induce de suyo

a honrarlos” (Regla cap. 53).

El mismo criterio de la reforma cristiana determinara después otras formas de
“espiritualidad” como la medieval de San Francisco o incluso el inicio reformador
del agustino Lutero, aunque después cayera en formas de “poder” que
introdujeron la ambigledad también en la Reforma protestante. Y muy cerca de
ella estuvo también la “reforma de Teresa de Avila”, con el doble signo de
auténtica “espiritualidad”: la contemplacion concentrada en la figura del Jesus de
los evangelios y no en los “poderes religiosos” (con los cuales tuvo ella misma
problemas, como lo habian tenido todos los reformadores, incluido el primero,
Jesus), y la gratuidad en la donacion verificada en la compasion por los préjimos
mas pobres. Mas tarde, de la misma Alsacia de donde habia salido el “misionero”
Alfred Schweitzer, surgié también otro personaje de profunda “espiritualidad
“cristiana”: Charles de Foucold, quien, durante su vida anterior de desvario
libertino, como lo cuenta €l mismo, recitaba a menudo esta irdnica plegaria: “Dios,
si existes, hazmelo saber!”. Hasta que algo ocurrié en su perpleja conciencia que
lo llevd a descubrir “indicios” convincentes para él de esa existencia. Y ahi cambié
su plegaria anterior, por esta otra: “Desde el momento en que supe que Dios
existia, ya no pude sino dedicar mi vida completamente a EI". Y lo buscé primero
en la Trapa, luego como jardinero en el anonimato de Nazaret, y finalmente como

ermitafno, en medio de tribus musulmanas, en el desierto del Marruecos francés,

18



donde finalmente murié martir hace exactamente 100 afios. Esa misma linea de
“espiritualidad”, surgida del corazén convertido, es la que intenta retomar e
inculcar el actual Papa Francisco con su llamado a la “conversion pastoral”®,
contrastando la auténtica “espiritualidad” con lo que él describe como
‘mundanidad espiritual” (Ev.G. nn. 93ss): “Esa oscura mundanidad que se
manifiesta en muchas actitudes aparentemente opuestas, pero con la misma
pretension de ‘dominar el espacio de la Iglesia’...sin preocuparse de que el
Evangelio tenga una real insercion en el Pueblo fiel de Dios y en las necesidades
concretas de la historia. Asi, la vida de la Iglesia se convierte en una pieza de
museo...La misma mundanidad espiritual se esconde detras de una fascinacion
por mostrar conquistas sociales y politicas, o en una vanagloria ligada a la gestion
de asuntos practicos, 0 en un embeleso por las dinAmicas de autoayuda y de
realizacion autoreferencial... En todos los casos no lleva el sello del Cristo
encarnado, crucificado y resucitado; se encierra en grupos elitistas, no sale
realmente a buscar a los perdidos ni a las inmensas multitudes sedientas de
Cristo. Ya no hay fervor evangélico, sino el disfrute espurio de una

autocomplacencia egocéntrica” (Ev. G. n. 95).

En contraste con esa “mundanidad espiritual”, la auténtica
“espiritualidad” recorre esos caminos por donde hoy dia puede ser convincente
buscar a Dios como transcendencia de una “alteridad misericordiosa”, vivida en las

cotidianas actuaciones respecto a los “tus” mas desposeidos, vendo
precisamente en ellos los “indicios” de aquel rostro divino “oculto” tras todos los
pobres rostros con quienes nos cruzamos en el camino de la vida (Lc 10, 25-37;

Mt 25, 40ss).

8 Ev. Gaudium, nn. 25, 27, 32.

19



