LIBROS Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6
ORTE otofio-invierno, 2014. ISSN 1989-6425

DOSSIER

En esta seccion se recogen las actividades organizadas por el Instituto Universitario
“La Corte en Europa” (IULCE-UAM). Sus contenidos son una muestra de los textos
de las conferencias de los ponentes del Curso de Verano celebrado los dias 30 de
junio, 1y 2 de julio de 2014 bajo el titulo:

CURSO DE VERANO: POLITICA Y RELIGIOSIDAD EN LOS SIGLOS XVI'Y
XVII: SANTA TERESA DE JESUS Y LAS CORRIENTES DESCALZAS

Introduccion

La conmemoracion de los centenarios de la muerte de Jerénimo Gracian de
la Madre de Dios (1545-1614), y de la beatificacion (1614) y el nacimiento de Santa
Teresa de Jesus (1515-1582), parece ocasion propicia para profundizar en las
relaciones entre la espiritualidad descalza y la politica en los siglos XVI y XVII. En el
contexto de la confesionalizacion europea, los religiosos de las corrientes descalzas
no solo ejercieron activamente como predicadores y confesores y fundaron
numerosos conventos, sino que también escribieron obras de indiscutible valor
espiritual y literario. Sin embargo, parece haber pasado desapercibido que estas
obras contenian unos postulados ideoldgicos que frecuentemente discrepaban con
los intereses y practicas politicas de la Monarquia Catdlica. Por consiguiente, en
este curso se estudiaran tanto la importancia de la influencia descalza en la
evolucion de la espiritualidad y la literatura y el arte, como las contradicciones que
se manifestaron respecto a la politica de los Austria.



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

La expansioén europea de los Carmelitas Descalzos

Henar Pizarro Llorente
(Universidad Pontificia Comillas-IULCE)

Los trabajos aparecidos sobre la reforma descalza en el ultimo decenio
inciden en una nueva valoracidn de la misma inscrita en la evolucién de las
relaciones entre la Monarquia hispana y la Santa Sede, atendiendo a la
yuxtaposicion de las tendencias politicas y de las corrientes religiosas. Acercarse a
la reforma descalza, especificamente a la carmelitana, nos introduce en un ambito
complejo, donde hay que considerar, como hemos sefalado, las relaciones entre el
monarca hispano y los distintos pontifices, la evolucion de las facciones cortesanas
y la implicacién o identificacion de estos grupos con un determinado tipo de
religiosidad, puesto que todas estas cuestiones van a incidir en el proceso de puesta
en marcha de la reforma, las distintas fases que se pueden establecer en su
implantacion y, sin duda, en su expansion, tanto en el territorio europeo como en los
continentes asiatico y americano.

Resulta imprescindible realizar una serie de precisiones para poder orientar
convenientemente la cuestidn que nos atarie, esto es, la expansion europea de los
carmelitas descalzos en sus dos ramas, masculina y femenina. Teresa de Avila
encontré en el impetu juvenil de Jeronimo Gracian de la Madre de Dios una
herramienta para la ejecucion y expansion de la pretendida reforma. Asi, con este
objetivo claro y preciso, Gracian fue nombrado vicario provincial de Andalucia en
1574, y visitador apostdlico al afio siguiente. No obstante, para interpretar mejor el
devenir de Teresa de Jesus y de Jeronimo Gracian hemos de atender al proceso de
confesionalizacion de la Monarquia en el que se inscribe la reforma descalza, y
como las decisiones vinculadas al mismo influyeron en el entendimiento con los
pontifices. Como es sabido, tras su retorno a la Peninsula en 1559, Felipe Il inicio
un proceso de reformas que afectaron al orden politico, administrativo, social y
religioso. EI monarca hispano se convertia en el adalid de la reforma catdlica y, en
consecuencia, introducia a la Monarquia en unos cauces estrictos desde el punto de
vista ideologico y religioso que, vigilados por el Santo Oficio, impedian el
surgimiento de movimientos transgresores. Para lograr mayor eficacia, la
implantacion del confesionalismo precisaba de una centralizacion y un desarrollo del
aparato administrativo, cuyos servidores siguiesen fielmente las consignas y
ordenes cursadas. Al frente de este proyecto, el rey puso a Diego de Espinosa, a
quien respaldé con una amplia autoridad como Inquisidor General y presidente del
Consejo de Castilla, a lo que se sumaba su condicion de arzobispo de Sevilla y
Cardenal. A su vez, Espinosa se sirvid de una nutrida red de leales colaboradores
para introducir las reformas conducentes a la confesionalizacion de la Monarquia.

Esta politica regalista provocd innumerables conflictos con el papado, que
procurd defender su jurisdiccion y ambito de poder de las injerencias regias. Sin
duda, la reforma de las o6rdenes religiosas, solicitada insistentemente por Felipe Il al
pontifice, constituyd uno de los puntos esenciales de la implantacion del
confesionalismo. Desde el comienzo de su reinado, el monarca habia representado

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

ante la Santa Sede la necesidad de proceder a una reforma que pusiese fin a la vida
claustral y estableciese la sujecion a la observancia. En este sentido, el monarca
encontraba el mayor inconveniente en que los superiores fuesen extranjeros y
residiesen fuera de la Monarquia hispana. Por ello, pidi6 reiteradamente al papa que
los generales de las oOrdenes fuesen naturales de sus reinos, puesto que los
foraneos no lograban adecuarse a las peculiaridades hispanas. Sin embargo, nunca
obtuvo una respuesta positiva a esta demanda. A finales de 1566, el papa concedia
a Felipe Il el esperado breve para proceder a la reforma solicitada. Si bien ésta se
cometia a los ordinarios, éstos debian servirse del provincial y un religioso
observante para proceder en los conventos sitos en la provincia. Un documento
pontificio posterior extendia esta medida a los monasterios de monjas.

La inclinacion del papa Pio V a favorecer los intentos del monarca llevo a éste
a solicitar que la reforma se extendiese a otras dérdenes religiosas en las que no
existiese la distincidn entre claustrales y observantes. La Orden del Carmen se
encontraba incluida en la amplia nomina de institutos a los que el monarca aludia
como objetivo de la misma. La consecucion de los documentos pontificios que
posibilitaban y acreditaban la intencion regia se emitian en los primeros meses de
1567. Si bien se cometia la reforma a los prelados y provinciales, a los que se les
otorgaba capacidad para delegar, la direccion del proceso fue asumida por Diego de
Espinosa, quien hizo comparecer a los provinciales para ser orientados sobre el
proceder que debian desarrollar.

Las muertes de Espinosa y de Pio V dejaban al sucesor de éste la iniciativa
en el proceso. El papa Gregorio Xlll, buen conocedor del asunto por su propia
experiencia personal como legado papal en la corte filipina, enviaba como nuncio al
Cardenal Ormaneto, que traté de conjugar todos los intereses. La aportacion
principal del mismo fue apartar a los prelados hispanos en favor de los miembros de
las propias ordenes. Tras iniciarse la visita por Juan Bautista Rubeo, General de la
Orden del Carmen, el pontifice encarg6 su realizacion en Castilla y Andalucia a dos
religiosos dominicos, que se emplearon en este cometido hasta que, en agosto de
1574, el papa decidié someter el proceso al criterio del General. La determinacion
de volver a poner la visita en manos de Rubeo no agradé a Felipe Il ni al nuncio
que, en virtud de sus poderes, restituyd a uno de dichos visitadores dominicos en
las funciones, y design6 a Jerénimo Gracian como su ayudante. Un afio después,
esta situacion se complicaba aun mas, cuando Rubeo nombré vicario general al
portugués Jerénimo Tostado, confiriéendole poderes de visitador y reformador, pero
cuya actuacion se vio impedida por la intervencion del rey. Jerénimo Gracian, que
aun no habia iniciado su cometido, fue consciente de que sus poderes provenian de
facultades apostdlicas, ajenas al superior de la Orden, asi como de la resistencia
que iba a encontrar, por lo que solicitd que se configurase una provincia
diferenciada para la rama descalza. Teresa de Jesus apoyo esta solicitud por una
carta que dirigio al rey.

Finalizada su labor, Gracian acudié6 a la Corte para dar cuenta de los
resultados obtenidos en junio de 1577. Su llegada coincidia con el fallecimiento de
Ormaneto. El propio Felipe Il y los letrados del Consejo Real aseguraron al visitador
que sus facultades no quedaban extintas por el 6bito del nuncio. Sin embargo, su

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

muerte genero gran intranquilidad en la Corte, concretamente, por el cambio que
podia producirse en el proceso de reforma de las 6rdenes religiosas. Ciertamente, el
nuevo nuncio, Felipe Sega, siguiendo las directrices marcadas por el pontifice,
comenzo a apoyar las actividades de Jeronimo Tostado. Se reorientaba de esta
manera el proceso de reforma, acercandolo a los decretos tridentinos y primando la
reformacion promovida desde el seno interno de las propias 6rdenes en detrimento
de intervenciones ajenas.

Este cambio fue mal recibido por Felipe I, quien veia como se potenciaba la
actividad del visitador enviado por Rubeo frente a las acciones de Gracian, que se
vieron altamente limitadas. En este sentido, las tensiones entre el rey y el nuncio en
relaciéon a la actuacion de Tostado se fueron incrementando. El presidente del
Consejo Real fue el encargado de disuadir a Gracian de hacer entrega a Sega de
los papeles referidos a la visita que habia realizado y que el nuncio le reclamaba
insistentemente, y, en junio de 1578, se emitia una Cédula Real en apoyo de su
labor, que habia de continuar con el respaldo del brazo seglar. En consecuencia, las
circunstancias situaron a Gracian en el epicentro del conflicto.

Por su parte, Teresa de Jesus comenzd a mostrar su disconformidad con la
situacion generada. Estaba convencida de que la solucion a estos problemas estaba
en Roma, y llevaba varios afios solicitando que fuesen enviados carmelitas
descalzos. Por otra parte, también fue consciente de que esta posibilidad no era del
agrado de sus apoyos cortesanos, pertenecientes a la faccion papista, quienes no
podian justificar facilmente la promocién de una reforma que se hiciese
completamente al margen del control regio. Si bien tratd de advertir a Gracian de los
peligros de continuar por esta via, el candoroso fray Jer6nimo no estimo
conveniente seguir su consejo, y la celebracion del Capitulo de Almoddvar generé la
fulminante respuesta del nuncio Sega que, por el decreto de 16 de octubre de 1578,
declaraba extinta la reforma, quedando los descalzos bajo la autoridad de los
provinciales de Castilla y Andalucia. En respuesta, Felipe Il configuré una junta para
asesorar a Sega en el camino que pusiese fin al conflicto entre los carmelitas. La
solucién provisional adoptada por la misma, consistente en nombrar un vicario
provincial para los descalzos, introducia este asunto por el camino adecuado para
Teresa de Jesus, quien pretendia la ereccion de una provincia independiente para
los descalzos con el beneplacito de la Santa Sede. La junta, que culminaba sus
trabajos en junio de 1579, apoyd esta iniciativa en su informe final. Gregorio XllI
sancionaba su creacion por un breve fechado en 22 de junio de 1580. A través del
mismo, la Orden del Carmen se dividia en calzados y descalzos. Sin duda, Teresa
de Jesus habia sabido realizar una lectura correcta de los acontecimientos politicos
y habia maniobrado en la Corte para alcanzar sus objetivos.

Una vez conseguida la aprobacion, la reforma necesitaba generar su propia
organizacion, de manera que, en 1581, tenia lugar el primer capitulo de la Orden
descalza en Alcala de Henares, donde se eligio por unanimidad al P. Jerénimo
Gracian (1581-1585) como primer provincial de la Orden. Durante este periodo,
Gracian se propuso extender la reforma. No obstante, no pudo cumplir plenamente
sus objetivos por la negativa de un sector de la propia Orden, entre ellos varios
padres capitulares, que concebian el espiritu de /la descalcez como un modo de vida

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

centrado exclusivamente en la mistica de la oracion. Con todo, a pesar de los
obstaculos sefalados, Gracian consiguié imponerse durante su mandato para
fundar un convento en Génova, y enviar misioneros a Africa y Nueva Espafa.
Ciertamente, la insistencia de Gracian de llevar la reforma a Italia respondia a la
necesidad de situar a la Orden bajo la proteccion del pontifice. En un principio se
intenté fundar en Roma, pero la oposicién al proyecto desde diversos ambitos
condiciono que se estableciesen en Génova, gracias a la intervencion del P. Nicolas
Doria, quien mantenia buenos contactos con la élite dirigente genovesa, que, como
es sabido, jugaba un papel esencial en la politica de la Monarquia como
prestamistas.

Una vez fundado el convento de Génova, Gracian insistié en su empeno de
introducir la reforma en Roma. Sin embargo, esta posibilidad se abandoné cuando,
en mayo de 1585, acabd el provincialato de Gracian y salio elegido el P. Nicolas
Doria. Sin embargo, Gracian siguié defendiendo, frente a los miembros de la
dominante faccidn castellanista y a un sector de los propios descalzos, que no veian
con buenos ojos que la reforma dependiese directamente del pontifice, la
importancia de acercar la Orden a Roma, puesto que era la plataforma universal
desde la cual debia propagarse a otros territorios como Francia y Flandes.

Lo mas destacado del sucesor de Gracian en el provincialato, el P. Doria
(1585-1594) fue la introduccion de La Consulta como nuevo régimen de gobierno,
de fuerte caracter centralizador. Dicha iniciativa no habria sido posible sin el apoyo
del monarca hispano y de los miembros de la faccion castellana, pues con la
creacion de este 6rgano aumentaban su control sobre la Orden descalza. A La
Consulta se opuso rotundamente el P. Gracian, siendo por entonces vicario
provincial de Portugal, apoyado por destacados miembros de la faccion papista
como el Archiduque-Cardenal Alberto y su madre, la Emperatriz Maria, que temian
que esta nueva forma de gobierno dotase a la Orden de un caracter mas riguroso y
controlado. En este sentido, durante todo su mandato, Doria acepté y fomento la
intervencion del rey en las cuestiones descalzas.

Ante la direccién que tomaba la reforma, y a instancias del P. Gracian, vino a
intervenir el pontifice Clemente VIII (1592-1605) para extender la espiritualidad
descalza. Con este objetivo, se establecié un convento de carmelitas descalzos en
el centro de Roma, conocido como Santa Maria de la Scala, el cual dependia
directamente de la Santa Sede. A este convento en Roma, no tardaron en oponerse
los superiores del Carmelo Descalzo en Madrid, quienes trataron de persuadir al
monarca hispano para que evitase la fundacion a toda costa. Por este motivo, el
pontifice juzgd necesario separar la Orden descalza en dos ramas; por un lado la
hispana (conocida como “San José”) y por otro la italiana (“San Elias”), ambas con
independencia juridica. La division de la Orden descalza se hizo efectiva el 13 de
noviembre de 1600. Esta situacion incidié de manera directa en la expansion de la
Orden por Europa, puesto que el pontifice establecié que la congregacion italiana se
propagase por todos los territorios salvo por los sujetos a la Monarquia hispana.

Asi pues, las tensas relaciones que Felipe Il habia mantenido con la Santa
Sede a lo largo de su reinado provocaron, entre otras consecuencias, la aparicion

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

de corrientes reformistas que propugnaban planteamientos que discrepaban con el
catolicismo hispano sustentado por el rey, y que, sin embargo, eran apoyadas por el
papa. El proceso de confesionalizacién buscaba alcanzar, en lo que respecta a la
reforma postridentina de las 6rdenes religiosas, un mayor control sobre las mismas,
pero la espiritualidad radical buscada por la descalcez se separaba de los cauces
establecidos por la politica reformista promovida por el rey, y se sustentaba en la
proteccion que recibia por parte de los pontifices, que no dudaron en tratar de
obtener beneficios politicos de esta situacion. Por tanto, no resulta extrafio que, si
bien Felipe Il hubo de aceptar el florecimiento de esta corriente, no fuese de su
agrado, por lo que procuré obstaculizar la concesion de licencias para el
establecimiento de conventos vinculados a ella, lo que se reflej6 en el numero de
fundaciones. La llegada al trono de Felipe Ill inauguraba un nuevo periodo en las
relaciones entre la Monarquia y la Santa Sede, en la que el rey fue mucho mas décil
a los designios de los papas, lo que, entre otros aspectos, se tradujo en un explicito
apoyo desde la Corte a las citadas corrientes espirituales y en la mejor disposicion
para las nuevas fundaciones.

Si el importante crecimiento del nimero de conventos de diversas Ordenes
en los dominios hispanos preocupaba especialmente a los tratadistas de la época
por el exceso de clérigos, la dimensidn del fenobmeno hubiese sido mayor si se
hubiesen culminado los proyectos que por diversas cuestiones se vieron frustrados,
en algunos casos, por la abierta competencia entre las distintas Ordenes por el
espacio fisico. El deseo de los pueblos o de particulares de tener cerca a estos
religiosos, investidos de fama de santidad por la rigurosidad con que vivian,
provocaba la multiplicaciéon de ofertas. En su interés por expandirse, las Ordenes
procuraban atender todas las peticiones, pero en muchos casos, se veian obligadas
a escoger. En este sentido, este tipo de proyectos fundacionales tuvo mayores
garantias de éxito cuando se encontraron respaldados por algun miembro de la
nobleza local o de las élites urbanas, puesto que se aseguraba la dotacion
economica que permitia la pervivencia al monasterio.

Por otra parte, al final del siglo XVII, habia 42 monasterios femeninos en la
Congregacion italiana, que comprendia el territorio de Italia, donde se encontraba la
mayor concentracion de conventos, las actuales Austria y Chequia, parte de Francia
y de Alemania y, también, los Paises Bajos. La expansion a Polonia y Lituania
supone una excepcion dentro de la dinamica de la expansion carmelitana, puesto
que, en ambos casos, la llegada de la rama masculina precedio a la de las monjas,
que constituyeron, sin duda, la vanguardia de la extensién de la Orden por Europa,
mientras que el ambito colonial fue dominado por los religiosos. Por otra parte, un
somero analisis de las peculiaridades de la expansion en cada uno de estos
territorios desborda ampliamente los margenes de este resumen, por lo que nos
remitimos a la bibliografia adjunta para su estudio. La paralizacion de las
fundaciones en la segunda mitad del siglo XVII fue comun a las dos
congregaciones, italiana y espariola.

Otro aspecto a tener en cuenta en cuanto a la expansion de los carmelitas

descalzos por Europa fue su labor e influencia en relacién con la reforma de otras
ordenes. Asi, debemos recordar la cercania de Gracian a los agustinos descalzos o

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

recoletos, que el P. Pedro de la Madre de Dios fue superintendente de los agustinos
en ltalia, que Fernando de Santa Maria fue vicario general de los franciscanos del
mismo territorio, la impronta teresiana en la reforma de los dominicos napolitanos, o
la relacion de varios carmelitas descalzos en la recoleccion trinitaria, etc.
Evidentemente, el influjo en la espiritualidad no entiende de limites cronoldgicos,
sino de intercambio y dialogo enriquecedor.

BIBLIOGRAFIA

S. GIORDANO, “Tomas de Jesus y Teresa de Jesus. Evolucion de un proyecto” en
TOMAS DE JESUS, Suma y compendio de los grados de oracion. Coleccion Textos
para un Milenio 8. Madrid 2011, pp. 9-54.

ID.,“Giovanni di Gesu Maria. Apunnti per una biografia” en Umanesimo e cultura alle
origine del carmelitani scalzi.Giovanni di Gesu Maria. Génova 2001, pp. 7-43.

M. P. MANERO SOROLLA, “Cartas de Ana de san Bartolomé a monsenor Pierre de
Bérulle”. Criticon 51 (1991), 125-140.

ID, “Ana de Jesus cronista de la fundacion del primer Carmen descalzo de Paris”, en
Bulletin hispanique 95 (1993), 647-672.

ID., “La peregrinacion autobiografica de Anastasio-Jeronimo (Gracian de la Madre
de Dios)” en Revista de Literatura. 125 (2001), pp. 21-37.

J. MARTINEZ MILLAN, “La crisis del “partido castellano” y la transformacién de la
Monarquia hispana en el cambio del reinado de Felipe Il a Felipe IlI”. Cuadernos de
Historia Moderna. Anejos, n° 2, 2003, pp. 11-38

ID, “La influencia de Roma en la Corte hispana a traves de la ideologia religiosa y
las corrientes espirituales”, en J. MARTINEZ MILLAN y M. A. VISCEGIA (Dirs.), La
Monarquia de Felipe Ill. La Casa del Rey. Madrid 2008, I, pp.123-302.

R. MEJIA MAYA, Carmelos del mundo. Serie 1-7, Burgos 1992-2000
H. PIZARRO LLORENTE, “Jeronimo Gracian de la Madre de Dios. Ultimas
aportaciones historiograficas” en C. MARQUEZ, Excelencia, vida y trabajos del P.

Fr. Jeronimo Gracian de la Madre de Dios. Coleccion Textos para un milenio 9.
Madrid 2012, pp. 53-74.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

W. THOMAS, “Jeronimo Gracian de la Madre de Dios, la corte de Bruselas y la
politica religiosa en los Paises Bajos meridionales, 1609-1614". Agentes e
identidades en movimiento. Espafia y los Paises Bajos. Siglos XVI-XVIII.
R.VERMEIR, M.EBBEN y R.FAGEL (eds.), Madrid 2011, pp. 289-312.

S. DE SANTA TERESA, Historia del Carmen Descalzo en Espafa, Portugal y
Ameérica. Burgos. Monte Carmelo 1937, VI

J. SMET, Los carmelitas. Historia de la Orden del Carmen, Madrid. BAC 1990, II.

O. STTEGINK, La reforma del Carmelo espafiol. La visita canonica del General
Rubeo y su encuentro con Santa Teresa (1566-1567), Avila 1993 (22 edic).

J. URKIZA, “Ana de San Bartolomé e Isabel Clara Eugenia. Dos mujeres dirigentes
de la vida social y religiosa en Flandes (Entre treguas y guerras buscando la paz)”,
en

Monte Carmelo 114 (2006) 319-380.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

El movimiento recoleto en los siglos XVl y XVIi

Angel Garcia Cuesta, OAR

1. Lavida religiosa en la primera mitad del siglo xvi

Los religiosos espafoles a principios del s. xviI arrastraba muchas de las lacras
contraidas durante los 150 afos precedentes. Las congregaciones de la
observancia, fortalecidas durante el reinado de los Reyes Catdlicos, no habian
acabado con ellas. No estaban, por tanto, en condiciones de afrontar los embates
de los humanistas y, menos, el ataque frontal de Lutero y sus secuaces.

La respuesta fue de Trento insuficiente. Las prisas le impidieron delinear una
reforma suficientemente articulada. Eliminando los abusos mas graves, pero no
ahondd en sus fundamentos teoldgicos. Las érdenes acogieron sus indicaciones en
nuevos textos constitucionales. Su puesta en practica fue laboriosa. Con todo, poco
a poco la vida religiosa fue mejorando. En esta reforma participaron, no siempre de
acuerdo, la Santa Sede y la Corona. A las reformas promovidas por el concilio
(1556-66) siguieron las lideradas por la Corona (1566-68) y la nunciatura (1568—77).
De 1577 a 1584 prevalecieron las dirigidas por los mismos frailes. A partir de esa
ultima fecha hasta fines del reinado de Felipe 11 convivieron los proyectos
reformistas de éstos con los surgidos en el seno de las propias comunidades.

2. Recoleccion y descalcez en los siglos xvi y xvii

Los limites entre recoleccion y descalcez apenas eran perceptibles. Compartian
una misma concepcion de la vida, aspiraban al mismo fin y arbitraban recursos
semejantes. Las crdnicas de las érdenes las engloban en un mismo casillero. Ni los
textos legales las distinguen con claridad. Esta confusion tenia base en la realidad.
Un cotejo de las constituciones descalzas con las recoletas desvela su substancial
identidad. Ese era el sentimiento de los recoletos y descalzos de la época. Hasta su
indumentaria proyectaba una imagen comun. Todos calzaban sandalias o
alpargatas y vestian habito toscos, sin pliegues y con capilla recortada.

El vocablo descalzo incluia a los recoletos, aunque calzaran zapatos, y excluia a
los descalzos no reformados. En la familia franciscana el vulgo reservaba el
apelativo descalzo para la reforma de san Pedro de Alcantara, por mas que los
observantes también anduvieran descalzos.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

3. Origenes del movimiento recoleto

a. Anhelos de mayor perfeccion

Recoletos y descalzos surgen en ambientes amigos de la observancia. Pero no
se confunden con ellos. Son gente radical que aspira a la perfeccion de la vida
cristiana y para lograrlo no retrocede ante medios que los observantes consideran
desmesurados.

El movimiento se gestd entre los franciscanos de Castilla a principios del siglo
XVl y, después de Trento, se propagé a otras Ordenes, dando origen a
congregaciones recoletas y descalzas, tanto masculinas como femeninas. El
vocablo aparece por vez primera en 1428 en que un capitulo general de los
dominicos. Comenz6 a generalizarse en 1502 con la organizacion de las domus
recollectionis.

4. Larecoleccion masculina

a. Origen y evolucion en la orden franciscana

San Francisco admitio la existencia de casas especiales, a las que podrian
retirarse quienes desearan entregarse dia y noche “a las divinas alabanzas divinas”.
El mismo vivié en ellas y dejé apuntes sobre su organizacion. A lo largo de los siglos
sus hijos no han cesado de levantar eremitorios, casas de retiro, oracion y mayor
austeridad. A principios del s. xvi comenzaron a llamarse en Espafia domus
recollectionis y adoptaron unas constituciones que, aunque sumarias, contenian ya
varios de los elementos que caracterizaran las constituciones recoletas y descalzas
posteriores. Insisten en el silencio y en la pobreza.

Con la llegada al gobierno de Francisco de Quifiones (1522-27) estas casas
cobraron nuevo vigor. Levantd nueve en Aragodn, seis en Andalucia y varias en
Portugal. Su principal aportacion consistio en la propagacion de las constituciones
‘recoletas” de 1523. En 1524 las entregd a las casas “de penitencia e mayor
absteridade” de Portugal y en 1526 las impuso a cuantos en las provincias italianas
“ad priorem regulae observantiam proprius accedere appetunt”.

Por vez primera un texto legal recogia sus ideales, estructuraba su vida diaria y
regulaba sus relaciones con el cuerpo de la orden. Todos los moradores de esas
casas eran voluntarios. Su numero quedo fijado en unos quince. El capitulo segundo
trataba del recogimiento y la oracion; y el tercero y parte del cuarto, de la pobreza. A
continuacion éste regulaba varias practicas ascéticas: capitulo de culpis, disciplina
corporal, ejercicios de humildad en el refectorio, trabajo manual, apartamiento de los
negocios temporales.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Estas constituciones proporcionaron la base juridica a la recoleccion
franciscana y, a través de ella, influyeron en todo el movimiento recoleto y descalzo
postridentino. En la orden franciscana éste experimentd una gran expansion, sobre
todo en Francia, desde donde se extendi6 a Canada, Bélgica, Alemania.... En
Espafa las casas recoletas permanecieron casi siempre en el seno de las
provincias.

b) En otras 6rdenes

El ejemplo franciscano, los canones tridentinos y la accion de papas y reyes
propagaron el movimiento a otras ordenes. En 1593 Garcia de Loaysa aconsejaba
la apertura de casas recoletas en todas las ordenes. En algunas de tradicion
eremitica —carmelitas y agustinos— arraigé con facilidad. También crecié con vigor
entre los trinitarios y mercedarios. Entre los benedictinos, cistercienses y dominicos
fue un fenémeno efimero.

5. Recoleccion femenina

Las recoleccion femenina siguio las lineas trazadas por la masculina. Sélo

carecieron de ella los benedictinos. En cambio, existié en familias que no conocieron
la masculina, como las brigidas y jeronimas. También arraigé con fuerza entre las
concepcionistas. Estas recolecciones surgieron entre 1589, en que se fundd el
convento agustino recoleto de Santa Isabel en Madrid, y 1680, en que se abrio el
primer cenobio trinitario recoleto en El Toboso. Actualmente sélo las agustinas
recoletas y algunas comunidades holandesas conservan el nombre de recoletas.
En América latina surgieron 60 conventos recoletos o descalzos, mas de la tercera
parte de los 164 monasterios femeninos fundados entre 1540 y 1824. Su vida era
muy diversa de la de los conventos calzados. En éstos coexistian centenares de
mujeres entre monjas, pupilas y sirvientas. Entre las recoletas y descalzas las
comunidades eran pequefias, las religiosas vivian en celdas individuales, sin apenas
nifas ni damas de compafiia, dedicaban largos ratos a la oracion, especialmente a
la mental, y excluian el peculio.

6. Caracteristicas generales del movimiento

Senfalo las principales sin aducir justificantes.

a. Aprecio de la regla primitiva

b. Vida comun y pobreza individual
c. Asperezas y penitencia

d. Pobreza comun

En este punto hay variedad. Los franciscanos no admitian la propiedad de
bienes inmuebles ni réditos fijos. Santa Teresa fund6é sus monasterios sobre la
pobreza, sin rentas. Sin embargo, benedictinos, mercedarios, brigidas y agustinas
admitian propiedades y rentas moderadas.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

e. Espiritu de oracion y recogimiento

El rasgo que mejor define a recoletos y descalzos es el recogimiento. Entre
ellos todo tiende a crear un ambiente propicio para la oracion. La meditacion, a la
que dedican, al menos, dos horas diarias, ocupa el centro de la jornada. Los
benedictinos mantienen el canto del oficio. Los demas prescriben el simple recitado
0, a lo sumo, el canto llano, “por ser mas conforme al trato de oracion mental”.

f. Estudios y apostolado

Santa Teresa tuvo presentes las necesidades de la Iglesia al implantar la

reforma en San José. Las constituciones recordaban a las agustinas recoletas que
debian ayudar con “su oracién, silencio y mortificacion a las necesidades de la
Iglesia”. Santa Teresa no queria monjas resabidas y se contentaba con que las
aspirantes tuvieran “entendimiento y habilidad para rezar el oficio divino”.
Entre los religiosos el apostolado y el estudio ocuparon un puesto marginal. El
estudio favorecia la ilustracion, no la devocion, y abria la puerta a privilegios
contrarios la vida comun. El apostolado era dificimente compaginable con su
tendencia al recogimiento. Las circunstancias les obligaron pronto a organizar los
estudios y a participar en el apostolado activo y directo.

g. Comunidades pequerias

Los agustinos fijaron su numero en 14 religiosos de coro y 6 legos. Las
comunidades de monjas giraban en torno a las 20 de coro mas las legas. Los
franciscanos quieren comunidades pequefias porque facilitan la guarda de la
pobreza. Santa Teresa y los agustinos insisten en la caridad’.

! Detalles y justificantes en mi articulo “El movimiento recoleto en los siglos xvi y xvii”: Recollectio 6
(Roma 1982) 5-47; ampliado en el libro Agustinos Recoletos. Historia y espiritualidad, Madrid 2007,
pp. 51-103.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

La influencia del Concilio de Trento en las reformas descalzas

Ignasi Fernandez Terricabras
(Universidad Autonoma de Barcelona)

Que el clero regular necesitaba reformas, era una sensacion ampliamente
compartida a mediados del siglo XVI. Ahora bien, ;qué clase de reformas? En los
siglos XV y XVI no todos los reformadores defendian lo mismo. Habia cierto
consenso sobre la necesidad de restablecer la disciplina, mejorar la formacién de
los novicios y restaurar la vida comunitaria, aboliendo la propiedad individual y las
licencias para vivir fuera de los conventos. Pero en otros puntos fundamentales
habia, como veremos, serias discrepancias. Los conflictos no eran sélo entre los
reformadores y los que querian vivir de forma relajada, como ha pretendido con
vision algo maniquea cierta historiografia eclesiastica, sino también entre los
partidarios de diferentes modelos de reforma.

1.- El modelo tridentino de reforma.

El concilio de Trento (1545-1563) fue un acontecimiento de primerisima
importancia en la historia religiosa y politica de la Europa moderna y es
considerado, con justicia, el momento fundacional de la Contrarreforma. Sin
embargo, el alcance del concilio debe ser definido en sus justos términos, pues la
asamblea tridentina ha sido muchas veces magnificada en los siglos XVI y XVII,
cuando se hacia derivar del concilio lo que eran fenomenos definidos en el post-
concilio por la practica del Papado y de los reformadores.

El concilio es una asamblea que debe legislar sobre toda la Catolicidad. Por
eso, solo se pronuncia sobre un tema cuando se constata que hay un consenso muy
amplio entre una grandisima mayoria de los padres conciliares. Los temas
excesivamente polémicos quedan preteridos si durante los debates, a veces largos
y asperos, no se llega a formular posiciones ampliamente unitarias. El concilio
tampoco es el lugar para dirimir las disputas de escuelas teoldgicas o entre
movimientos en las que todas las posiciones tienen cabida en la ortodoxia.

Cuando el 11 noviembre de 1563 se aprobaron los decretos de la sesidn
XXIV del concilio de Trento, los legados pontificios creyeron llegado el momento de
concluir la asamblea, lo que obligaba a cerrar rapidamente algunos temas sobre los
que se venia discutiendo desde hacia tiempo, entre ellos el de las reformas
regulares.

En la asamblea conciliar, formada por obispos y por generales de las 6rdenes
religiosas, estaban representadas las diversas tendencias sobre el tema. El cardenal
Seripando, por ejemplo, antiguo general de los agustinos, habia propuesto que
todas las ordenes fuesen reducidas a ocho institutos: cuatro mendicantes y cuatro
monasticos. También Felipe Il habia solicitado explicitamente que se suprimieran
todas las 6rdenes conventuales y se dejaran en pie solo las observantes.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

¢ Pero como obtener rapidamente un consenso sobre un tema tan debatido
como la reforma del clero regular? La solucion fue lo que hoy llamariamos un
decreto de minimos, en el que se contenia el minimo comun denominador sobre el
que habia un acuerdo general. Se trataba de establecer claramente como principio
rector de la vida regular la observancia de los votos religiosos y de las reglas de
cada instituto, dejando a las jerarquias de cada orden los mecanismos de
cumplimiento de estos principios. Asi se redacté rapidamente, con la participacion
de los propios generales de las ordenes religiosas, un borrador de decreto que fue
sometido a unos acelerados debates entre el 23 y el 27 de noviembre.

El borrador suscitd las reticencias de los sectores partidarios de reformas
mas drasticas: “non tangit radices”, no llega a las raices de los problemas,
protestaba el arzobispo de Braga, Bartolomé de los Martires. El obispo de
Salamanca, Pedro Gonzalez de Mendoza, anot6 en su diario: “ Mucha ropa es ésta
para tan pocos dias como hay de aqui a la sesion. La reformacion de los frailes esta
hecha con menos rigor del que era menester, porque fueron frailes los que
entendieron en hacerla, y después ha sido tanto el negocio que han traido, que mas

valiera que nunca se hiciera que hacerse de la suerte que se hace”’.

El decreto de reforma de los regulares se aprobd en la Sesion XXV y ultima
del concilio, el 3 de diciembre de 1563. Se ordena el respeto estricto de las reglas,
de las prescripciones sobre la vida comun, la alimentacién y el vestido de cada
orden y de los votos de obediencia, pobreza y castidad. Se prohibe especialmente
toda posesion o conservacion individual de bienes por un o una regular. Se toman
medidas para asegurar la libertad de las mujeres que entren en una orden religiosa,
garantizando que no lo hagan coaccionadas o presionadas. Para las monjas, se
prevé la confesion y la comunion al menos una vez al mes y se dictamina la
clausura estricta. Se establecen medidas para que se realicen correctamente las
elecciones de superiores y para controlar los monasterios, especialmente aquellos
que no tienen visitadores regulares ordinarios o que estan sometidos directamente a
la Sede Apostolica. Se prohibe, en fin, la encomienda, estableciendo que los
monasterios deben ser dirigidos por regulares. Se fijan medidas contra los regulares
que abandonen su convento sin permiso o que causen escandalo o que quieran
colgar los habitos. Los superiores regulares deben vigilar el cumplimiento de estas
medidas a través de los capitulos generales o provinciales y de las visitas a las
comunidades de su orden y no estan autorizados a emitir dispensas en los asuntos
sustanciales de la vida religiosa. Ninguna orden puede alegar privilegios,
costumbres o constituciones en contra de estos canones. Ademas, se establece la
prohibicién de que los regulares se pongan a disposicion de otras personas o
instituciones, incluidos los obispos, so pretexto de predicar, ensefiar o0 de emplearse
en una obra pia, si no tienen la autorizacion de su superior. El regular que, fuera de
su comunidad, provoque un escandalo publico o cometa un delito notorio, sera
castigado por su superior a peticion del obispo.

! Fray Bartolomé citado por JEDIN, Hubert: Historia del concilio de Trento., EUNSA, Pamplona, 1981,
t. IV, p. 266. Mendoza por SERRANO Y SANZ, M., ed.: Autobiografias y memorias. Bailly-Bailliére.
Madrid, 1905 (Nueva Biblioteca de Autores Espanioles, t. 2), pg. 267 ..

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

En definitiva, el decreto De regularibus et monialibus quiere, ante todo,
garantizar el control de la jerarquia regular sobre su clero y el respeto estricto de las
diversas reglas de cada instituto y de la clausura de las o6rdenes femeninas, sin
entrar en otras medidas mas drasticas que se habian planteado en los debates,
como la reduccién de varias 6rdenes religiosas a unas pocas o el incremento del
rigor de las reglas. El decreto tridentino opta por la auto-reforma de las 6rdenes sin
decretar medidas demasiado precisas ni permitir la intervencién de instancias
extrafias a cada orden religiosa. El debate sobre el caracter concreto de la
observancia de la regla y la manera de implantarla debera ser retomado en los
capitulos de cada orden durante el post-concilio.

2.- El modelo monarquico y el modelo descalzo de reforma:

Lo aprobado en Trento no se correspondia con lo que habia solicitado Felipe
Il 'y sus consejeros. En 1565, el cardenal Pacheco consideraba que los canones en
esta materia “eran muy débiles y que por la priessa que los prelados tuvieron de
acabar el congilio no havian estatuido en esto lo que convenia”. El propio rey, una
vez acabado el concilio, volvio a escribir a su embajador en Roma solicitando
reformas mas rigurosas “diziendole y haziendole entender (al papa) que lo estatuydo
en el dicho concilio Tridentino no es remedio bastante™. En particular, solicitaba que
todos los regulares conventuales fuesen reducidos al modo de vida de los
observantes de Castilla y que todas las 6rdenes pudieran tener en sus reinos un
vicario general al cual apelar.

En realidad, los planes de reforma de Felipe Il no estaban desligados de su
vision politica, pues los asuntos del clero regular eran tanto un problema religioso
como politico. Su compromiso con la dignificacion moral, espiritual y econémica del
clero es sincero y tenaz. Pero su proyecto reformista no se limita a imponer una
conducta decorosa y una ortodoxia tridentina en las 6rdenes religiosas. Su voluntad
de evitar la existencia de numerosos conventos empobrecidos y de impedir las
graduales ramificaciones del clero regular le lleva a reagrupar conventos y 6érdenes
bajo unas estructuras jerarquicas eficaces y claramente delimitadas, a ser posible
dirigidas por subditos de la Monarquia Hispanica y, mas concretamente, de la
Corona de Castilla, y a garantizar la subsistencia de comunidades grandes con
suficientes recursos economicos. La existencia de una jerarquia definida y
respetada que englobe a todo el clero regular favorece el control del rey, sobre todo
si llega a poder influir sobre la eleccién de los superiores o, al menos, si puede
alejar toda la cadena jerarquica del control del papa y de los generales extranjeros.

Las reformas descalzas ya han sido presentadas por otros ponentes.
Digamos solo que el caracter en cierto modo espontaneo de los grupos recoletos y
descalzos, que surgen en casi todas las 6rdenes, comporta incertidumbre sobre su
evolucion, que difiere segun los momentos y los institutos. A veces, desaparecen
asfixiados por la presion de la jerarquia, que los contempla como una maniobra
secesionista o ve en ellos un descrédito para la legitimidad y la autenticidad de la
mayoria de la orden. Otras veces son asimilados, no sin tensiones, mediante

% Archivo General de Simancas, Estado, Legajo 899, folio 39 y Legajo 897, folio 3.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

estatutos especiales que les permiten cierta autonomia dentro de una orden mayor,
como es el caso de las casas de recoleccion dentro la orden franciscana. A veces,
en fin, la imposibilidad de desarrollarse en los limites fijados por los superiores lleva
a la constitucién, en la practica, de una orden independiente.

3.- Epilogo: las reformas multipolares de la Orden del Carmen.

La orden del Carmen constituye un ejemplo paradigmatico de como los
distintos modelos de reforma de las ordenes religiosas coexisten e incluso se
enfrentan entre ellos. Como escribe Velasco Baydn, “en tierras de Castilla y en la
segunda mitad del siglo XVI, coincidieron tres movimientos reformistas en el
Carmelo: la reforma oficial romano-tridentina, propiciada por la autoridad de la
Orden; la de Santa Teresa que surgio, podriamos decir, de la base; la del rey, a
través de los obispos. Esta coincidencia trajo consigo conflictos juridicos con
situaciones dificiles para instituciones y personas™.

En diciembre de 1562, funda el pequefio convento descalzo de San José. En
esos mismos afnos, en Trento, se discute el decreto de reforma de los regulares con
asistencia del general de los carmelitas, Nicolas Audet. Su muerte obliga a convocar
un capitulo general, que tiene lugar en Roma en mayo de 1564, que manda aplicar
en la orden los decretos del concilio, recién concluido. El general elegido entonces,
Giovanni Battista Rossi o, como dicen las fuentes castellanas, Rubeo, visita las
provincias hispanicas para imponer las reformas tridentinas a partir de 1566.
Mientras, Felipe Il pide a Pio V que los carmelitas sean sujetados a los dominicos
para imponer las reformas inspiradas por la Corona. En octubre de 1567, los
visitadores dominicos entran en los conventos carmelitas y promulgan diversas
medidas de reforma que son mal recibidas por frailes y monjas. Los dominicos,
gratamente impresionados por la experiencia teresiana, propugnan la extension del
movimiento descalzo como instrumento para reformar la orden entera. Pero cuando
Gregorio Xlll, en 1574, declara concluida la visita de los comisarios dominicos,
Rubeo intenta retomar el control de la orden y desata una dura represion contra los
descalzos, tanto a través del capitulo general del Carmelo en Piacenza en 1575,
como de su hombre de confianza, el portugués fray Jerénimo Tostado, a quien
envia como Vicario General. En 1578, el nuncio del Papa, Filippo Sega, declara
extinguida la reforma del Carmelo y somete a todos los descalzos a la jurisdiccion
de los provinciales calzados. Solo el favor de Felipe Il permite salvar al movimiento
descalzo. El 22 de junio de 1580 Gregorio Xlll autoriza la separacién de los
descalzos de los carmelitas calzados. El primer capitulo provincial de los descalzos
tiene lugar en Alcala de Henares en marzo de 1581: se redactan nuevas
constituciones y fray Jeronimo Gracian, el candidato preferido de Teresa de Jesus,
es elegido provincial.

La reforma del Carmelo es una pugna entre tres modelos diferentes de
reforma.que se desarrollan simultaneamente: en primer lugar, el general Rubeo esta
intentando aplicar los decretos del concilio de Trento; en segundo lugar, Teresa de

3 VELASCO BAYON, Balbino: Los Carmelitas. Historia de la Orden del Carmen. BAC. Madrid, 1993;
v. IV, pg. 166.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Jesus esta fraguando su reforma descalza; en tercer lugar, Felipe Il dispone la
sumision de la orden a visitadores dominicos. Todo al mismo tiempo. Logicamente,
esta multiplicidad de las reformas responde a una diversidad de contenidos. Es
decir: que las reformas que unos y otros intentan instaurar son diferentes.

En el caso del Carmen, la reforma descalza y la reforma tridentina seran
incapaces de coexistir en una sola estructura regular. Dado que el concilio de Trento
refuerza el poder de la jerarquia de cada orden, el final de un movimiento que no es
tolerado por los superiores de la orden soélo puede ser o la escision o la
subordinacion definitiva a los criterios hegemoénicos en la institucién. En el Carmelo,
la coincidencia de intereses en el ultimo momento entre las reformas del rey y las
reformas descalzas permitira sobrevivir al movimiento teresiano y hara que, en
adelante, calzados y descalzos continuen por separado sus propios proyectos de
reforma.

BIBLIOGRAFIA BASICA:

-El presente texto es una versién muy resumida de: FERNANDEZ TERRICABRAS,
Ignasi: “Lo estatuydo en el dicho concilio Tridentino no es remedio bastante”
Diferentes modelos de reforma de las érdenes religiosas en tiempos de Felipe Il, en
AMORES CARREDANO, Juan B., ed.: Religion, herejias y revueltas sociales en
Europa y América, Universidad del Pais Vasco, Bilbao, 2008, p. 117-140.

-Sobre el concilio de Trento:

JEDIN, Hubert: Historia del concilio de Trento, EUNSA, Pamplona, 1972-1981, 4
vols.

PROSPERI, Adriano: El concilio de Trento: una introduccion histérica, Junta de
Castilla y Ledn, Valladolid, 2008.

-Sobre las reformas religiosas en Espafa:

FERNANDEZ TERRICABRAS, Ignasi: “La reforma de las drdenes religiosas.
Aproximacién cronolégica”, en BELENGUER CEBRIA, Ernest, ed.: Felipe Il y el
Mediterraneo, Sociedad Estatal para la Conmemoracion de los Centenarios de
Felipe Il y Carlos V, Madrid, 1999, t. Il, p. 181-204.

GARCIA ORO, José: “Conventualismo y observancia. Las érdenes religiosas en los
siglos XV y XVI”, en Historia de la Iglesia en Espafia (R. Garcia-Villoslada, dir.).
BAC. Madrid, 1980, t. lll-1.

MARTINEZ RUIZ, E., dir.: El peso de la Iglesia. Cuatro siglos de Ordenes Religiosas
en Espana. Ed. Actas. Madrid, 2004.

-Sobre el viaje del general Rubeo por Espaia y las reformas posteriores de Gracian:
STEGGINK, Otger: La reforma del Carmelo espariol. La visita canonica del general
Rubeo y su encuentro con Santa Teresa (1566-1567), Institutum Carmelitanum,
Roma, 1965.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

FERNANDEZ TERRICABRAS, Ignasi: “El Nuncio Niccolé Ormaneto y la reforma de
las 6rdenes religiosas en tiempos de Felipe Il (1572-1577)" en MARTINEZ RUIZ, E.:
Madrid, Felipe Il y las ciudades de la Monarquia, Ed, Actas, Madrid, 2000, t. I, pp.

299-321.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Los carmelitas descalzos: entre Roma y Espana

Silvano Giordano
(Universidad Pontificia Gregoriana — Roma)

Los Carmelitas descalzos representan un caso paradigmatico en el contexto
de las 6rdenes reformadas de la segunda mitad del siglo XVI. En el proyecto original
concebido por Teresa de Jesus, llevado a cabo en las monjas y transmitido a los
frailes por medio de Juan de la Cruz, confluyen ideas de procedencia distinta: la
fraternidad realizada en pequefias comunidades, la pobreza de procedencia
franciscana, la relectura de la regla primitiva en sentido eremitico, la respuesta a la
reforma protestante, la evangelizacion del medio rural y el interés por los
descubrimientos en el Nuevo Mundo.

El movimiento, empezado en 1562 en las monjas y en 1568 entre los frailes,
se encontro sometido a las tensiones de un ambiente en que convivian distintos
modelos de reforma: la reforma del rey, en fases sucesivas, la reforma del concilio
de Trento confiada a los superiores de la orden, concretamente al general Juan
Bautista Rubeo y mas tarde al vicario por €l nombrado Jerénimo Tostado, los
proyectos de Teresa y de sus seguidores y por fin los intereses de Roma,
defendidos por los nuncios, en tension dialéctica con los organismos de la corte.

En la incertidumbre de los primeros momentos de conflicto con la orden de
procedencia, los Carmelitas descalzos fueron asumidos en el proyecto del rey para
reformar la orden del Carmen. Se explica asi |la rapidez con la que pudieron vencer
los obstaculos romanos interpuestos por la Curia y por el general, de forma que en
treinta afos (1562-1592) lograron plasmar el modelo elaborado por Felipe II: una
orden religiosa independiente, con superiores "naturales" de los reinos de Espafia
asentados en Madrid, en simbiosis con la politica de la corte.

El convento de Génova constituye el puente entre dos mundos. Fundado
oficialmente (1 de diciembre de 1584) como hospederia para los religiosos de viaje
entre Espafa y Roma, pues no habia sido posible, por la oposicion del general del
Carmen, establecer la deseada fundacion de Roma, en 1585 el nuevo provincial, el
genoveés Nicolas Doria, lo convirtié en priorato, con noviciado y colegio de filosofia y
teologia, con intencion evidente de expandir las fundaciones de descalzos mas alla
de los dominios de Felipe II. El provincial envio a Génova unos religiosos que se
convertirian en los protagonistas de la posterior expansion: Fernando de santa
Maria, Juan de Jesus Maria, Pedro de la Madre de Dios. El proyecto se completd
con la fundacién de las carmelitas descalzas (1590), gracias al patrimonio aportado
por la genovesa Maddalena Centurione, viuda del mercader Baldassarre Cattaneo,
ingresada en las carmelitas.

La red genovesa favorecié el paso de Génova a Roma. En 1594, muerto
Nicolas Doria, las monjas espafiolas tuvieron que volver a su convento de Malagdn,
pues los nuevos superiores no compartian los planes de expansion del general
difunto. Los dos conventos genoveses pasaron bajo la jurisdiccion del cardenal

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

protector de los Carmelitas, el genovés Domenico Pinelli, quien introdujo a Pedro de
la Madre de Dios en la corte de Roma.

Los Carmelitas descalzos, siendo una orden reformada, cumplian las
caracteristicas exigidas por Clemente VIII en su intento por implantar en la
peninsula italiana una reforma de las 6rdenes religiosas ajustada a los decretos de
Trento. Gracias a los percances sufridos por el general Giovanni Stefano Chizzola,
caido en la trampa de sus hermanos de habito andaluces, la curia romana, antes
opuesta a los carmelitas descalzos, patrocind su asentamiento en Roma (1597) en
la iglesia de Santa Maria della Scala en el barrio de Trastevere.

El desenlace no previsto podia comprometer los resultados logrados por
Felipe Il. Por eso el rey pidid que los carmelitas en Italia se cambiasen de habito, lo
cual equivaldria a fundar otra orden; el papa en cambio optd por dividir a los
Carmelitas descalzos en dos congregaciones formalmente independientes: la
congregacion de San José, con su general en Madrid, que se extendia por la
geografia espanola y los dominios ultramarinos, y la congregacion de San Elias,
cuyo general residia en Roma, con posibilidad de expansion en el resto del mundo
(13 de noviembre del 1600).

De este modo se conservo la unidad de la orden, al crear dos jurisdicciones
distintas e independientes. No fue esta una solucion simplemente formal, pues en
los primeros afios se dio un intercambio de religiosos, especialmente el
desplazamiento de espafioles en ltalia, y la colaboracion en algunos proyectos, el
mas importante la beatificacion y canonizacion de Teresa de Jesus, llevada a cabo
con el concurso de la corte de Madrid y de las dos congregaciones de los
Carmelitas descalzos.

Los recién llegados se ajustaron muy pronto a las perspectivas romanas. El
viaje a Persia de 1604, enviados por el papa, les permitié conocer la situacién de la
Europa central, del Oriente proximo y de la India y propici6 una cuantas
fundaciones: Cracovia (1605), Isfahan (1607), Hormuz (1612), Goa (1620), Basora
(1623). Sin embargo, los Carmelitas descalzos mantuvieron su peculiar estilo de
vida monastico, quedando la experiencia misionera propia de una minoria.

Especial relieve cobra la persona de Tomas de Jesus. Ingresado en los
Carmelitas descalzos por haber leido los escritos de Teresa, se concentré en los
aspectos eremiticos de la orden: fund6 los dos primeros desiertos, Bolarque y
Batuecas, y publico en 1599 un comentario a la regla que destacaba los rasgos
eremiticos de los primeros hermanos del Monte Carmelo. La reflexion sobre el
pensamiento de Teresa, llevada a cabo en los afos 1604-1606, le permitio fijarse en
los aspectos apostolicos, por lo cual, llamado por Pedro de la Madre de Dios, huy6 a
Roma en 1607 y al afio siguiente fundo entre los Carmelitas descalzos italianos un
instituto misionero, la congregacion de San Pablo, pronto suprimida por la oposicion
de sus hermanos de habito. Tomas de Jesus participd en el debate acerca del
protagonismo del papa en la conversion de herejes e infieles que condujo a la
fundacion de Propaganda fide (1622). En 1610 viajo hacia el norte de Europa,
fundando el mismo afo sendos conventos en Paris y Bruselas. Al amparo de los

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Archiduques abrié conventos en los Paises Bajos y en la region del Rhin, con
proyeccidon misionera hacia Inglaterra e Irlanda. En los ultimos afios de su vida logro
la sintesis de sus ideales, como aparece por el establecimiento, casi
contemporaneo, del desierto de Marlagne (1619) y del seminario de misiones de
Lovaina (1621).

Domingo de Jesus Maria, natural de Calatayud, hijo de un notario de Markina,
representa la vertiente carismatica. Su llegada a Roma en 1604 posiblemente se
debiera a su poco apreciada fama de visionario. Sin embargo, precisamente esa
caracteristica le permiti6 conectar con Maximiliano de Baviera, quien solicitd su
presencia en visperas de la campafia militar que concluyé con la batalla de la
Montafa Blanca junto a Praga (8 de noviembre de 1620), cuyo inesperado éxito se
atribuyo a las virtudes taumaturgicas del carmelita descalzo. Gracias a su fama se
pudieron fundar conventos masculinos y femeninos en las ciudades imperiales de
Viena y Praga.

El convento de Santa Maria della Scala se convirtié en un punto de referencia
en la Roma de los papas. Unos espafoles, como Juan Bautista de la Concepcion y
José de Calasanz, encontraron en él la ayuda de sus compatriotas. Clemente VIII
envio los Descalzos a Abbas I, Sha de Persia y al mismo tiempo, muerto Giulio
Antonio Santoro, cardenal de Santa Severina, nombré a Pedro de la Madre de Dios
comisario para las misiones catdlicas, el mismo que fue llamado como confesor del
conclave que eligié a Ledn Xl en 1605. El amplio abanico de nobles y eclesiasticos
que participaron en los festejos de beatificacidon de Teresa de Jesus (abril 1614)
muestra el entramado de relaciones tejido en poco mas de quince afos.

Durante treinta afios el directivo de los Carmelitas descalzos de ltalia quedd
bajo el control de religiosos espafioles, que se relacionaban con el lobby espariol e
imperial presente en Roma, dentro de un marco definido por los intereses del
papado. Posiblemente el estilo de vida de las dos congregaciones fue condicionado,
mas que por matices ideoldgicos, por el entramado de relaciones forjado por las
respectivas cortes de referencia.

BIBLIOGRAFIA MINIMA
Fuentes

Documenta Primigenia I-IV (1560-1600) (Monumenta Historica Carmeli Teresiani, 1-
4), Romae, Teresianum, 1973-1985.

Constitutiones carmelitarum discalceatorum 1567-1600, ed. Fortunatus a lesu -
Beda a SS. Trinitate (Bibliotheca carmelitana. Series Ill: Subsidia, 4), Roma,
Teresianum, 1968.

Constituciones de las carmelitas descalzas (1562-1607), ed. T. Alvarez et alii
(Monumenta Historica Carmeli Teresiani, 16), Roma, Teresianum, 1995.

Primae constitutiones congregationis sancti Eliae O.C.D. anno 1599, ed. Valentinus
a sancta Maria, Romae, Teresianum, 1973.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

Acta capituli generalis O.C.D. Congregationis S. Eliae, | (1605-1641), ed. Antonio
Fortes (Monumenta Historica Carmeli Teresiani, 11), Romae, Teresianum, 1990.
Acta definitorii generalis O.C.D. Congregationis S. Eliae (1605-1638), ed. Antonio
Fortes (Monumenta Historica Carmeli Teresiani. Subsidia, 3), Roma, Teresianum,
1985.

Estudios

Silverio de santa Teresa, Historia del Carmen Descalzo en Espana, Portugal y
América, 15 vol., Burgos, Monte Carmelo, 1935-1952.

Smet, Joachim, The Carmelites: A History of the Brothers of Our Lady of Mount
Carmel, II: The Post Tridentine Period 1550-1600, Darien, Carmelite Spiritual
Center, 1976 (trad. italiano, espaniol).

Steggink, Otger, La reforma del Carmelo espafiol. La visita canonica del general
Rubeo y su encuentro con Santa Teresa (1566-1567) (Textus et studia historica
carmelitana, 7), Roma, Institutum Carmelitanum, 1965; Avila, Diputacion Provincial -
Institucion Gran Duque de Alba, 1993.

Saggi, Ludovico, Le origini dei carmelitani scalzi (1567-1593). Storia e storiografia
(Textus et studia historica carmelitana, 14), Roma, Institutum Carmelitanum, 1986.
Roggero, Anastasio, Genova e gli inizi della riforma teresiana in ltalia (1584-1597)
(Institutum historicum teresianum. Studia, 3), Roma, Teresianum, 1984.

Paolocci, Claudio - Giordano, Silvano (ed.), Umanesimo e cultura alle origini dei
carmelitani scalzi. Giovanni di Gesu Maria (Fonti e studi per la storia civile e religiosa
della Liguria, 2), Genova, Biblioteca Franzoniana, 2001.

Giordano, Silvano - Paolocci, Claudio (ed.), Nicold Doria. Itinerari economici,
culturali, religiosi nei secoli XVI-XVII tra Spagna, Genova e I'Europa (Institutum
Historicum Teresianum. Studia, 7), Roma, Teresianum, 1996.

Morgain, Stéphane-Marie, Pierre de Bérulle et les Carmélites de France. Histoire
d'une querelle. 1583-1631, Paris, Cerf, 1995.

Giordano, Silvano, Domenico di Gesu Maria, Ruzola (1559-1630). Un carmelitano
scalzo tra politica e riforma nella chiesa posttridentina (Institutum Historicum
Teresianum. Studia, 6), Roma, Teresianum, 1991.

Fernandez de Mendiola, Domingo Angel, El Carmelo teresiano en la historia: una
nueva forma de vida contemplativa y apostdlica. Ill parte: Dos Congregaciones del
Carmen Descalzo. Desarrollo paralelo y visiones dispares (1597-1840). Volumen lII:
Periodo de asentamiento doctrinal y de expansion (1597 a 1650) (Institutum
Historicum Teresianum. Studia, 12), Roma, Teresianum, 2011.

Tomas de Jesus, Suma y compendio de los grados de oracion. Estudio introductorio
y edicion de Silvano Giordano (Textos para un milenio, 8), Madrid, Ediciones
Carmelitanas, 2011.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Jeréonimo Gracian de la Madre de Dios y sus contactos con el Islam en el
transito de los siglos XVl y XViIi

Miguel Angel de Bunes Ibarra
(Instituto de Historia, CSIC-IULCE)

Jerénimo Gracian de la Madre de Dios’. Hijo de Diego Gracian de Alderete,
erasmista espanol discipulo de Juan Luis Vives (conocido por ser el traductor de
Plutarco, Jenofonte y Tucidides al espafiol), que ejerce oficios de secretario y
traductor de Carlos V?, y de Juana Dantisco, hija natural del embajador polaco, y
también humanista, Juan Dantisco®. En 1566 logra el grado de Licenciado en Artes
en la Universidad de Alcala de Henares e inicia sus estudios en la Facultad de
Teologia®. Se ordena sacerdote, en contra de la opinién paterna, y abandonando
sus estudios cuando estaba a punto de alcanzar el titulo de doctor. En 1572. decide
profesar en la orden carmelita por influjo de Santa Teresa de JesUs®, de quien es
discipulo y confesor. Fue nombrado primer provincial de la Orden del Carmen
Descalza (1581-1585)° y, en 1587, Vicario provincial de Portugal. A la muerte de
Teresa de Jesus y Juan de la Cruz, la suerte de Jerénimo Gracian cambia de sesgo.
Es acusado por el nuevo Provincial, P. Doria’, de no respetar el espiritu de la
Fundadora, por lo que sera expulsado de la orden al presentarse una seria de
acusaciones® que, segtin nuestro autor, son falsas. Se traslada a Roma para lograr
del Papa la readmision en el Carmelo, iniciando un largo proceso juridico que tendra

' Ademas de relato de su vida realizado en la Peregrinacion de Anastasio, en que se trata de los
trabajos, persecuciones, peregrinaciones, y ejercicios del Mastros (sic) fray Gerénimo Gracian de la
Madre de Dios Carmelita, desde que tomé el habito descalzo hasta el afio 1613, Compuesto en
modo de dialogo entre Anastasio y Cirilo, ed. de Giovanni Maria Bertini, Barcelona, 1966; contamos
con una hagiografia escrita pocos afios después de su muerte A. del Marmol Excelencias, vida y
trabajos del p. fray Jeronimo Gracién de la Madre de Dios. Recopilada de lo que escribi6é del Santa
Teresa de Jesus, y otras personas, Valladolid, 1619.0 los recientes trabajos de C. Ros, El hombre de
Teresa de Jesus. Herénimo Gracian, Sevilla, 2006, y C. Marquez, Excelencias, vida y trabajos del
padre fray Jerénimo Gracian de la Madre de Dios, Madrid, 2013

M. Ezquerro, Diego Gracian de Alderete, Toulouse, tesis doctoral inédita, 1960; A. Morales Ortiz,
Plutarco en Espana. Traducciones de Moralia en el siglo XVI, Murcia, 2000.

*E. Llamas Martinez, “Jerénimo Gracian de la Madre de Dios, su familia y su ascendencia
genealdgica”, Revista de Espiritualidad, XXXIV (1975), pp. 379-395; Morriones, ‘El P. Jerénimo
Gracian de la Madre de Dios y su ascendencia genealdgica’, Monte Carmelo, 102 (1994); L. Riber,
‘Diego Gracian de Alderete, su familia y la Madre Teresa de Jesus’, Boletin de la Academia de la
Historia, 34 (1954), pp. 225-255
“E. Llamas Martinez, "Jerénimo Gracian Dantisco (de la Madre de Dios) en la Universidad de Alcala
(1560-1572)", Ephemerides Carmeliticae, XXV (1975), pp. 176-212
M. P. Manero Sorolla, ‘La peregrinacién autobiografica de Anastasio-Jerénimo (Gracian de la Madre
de Dios’, Revista de Literatura, 125 (2001), pp. 21-37

J L. Ashgarraga Las cartas de Santa Teresa a Jeronimo Gracian, Roma, 1978.

®S. de Santa Teresa, Historia del Carmen Descalzo en Espafa, Portugal y América, Burgos, 1937;
A. Donazar Zamora, Principio y fin de una Reforma. Una revolucién religiosa en tiempos de Felipe |I.
La Reforma del Carmen y sus hombres. Bogota, 1968; E. Pacho, “Pérfil biografico del padre
Gracian”, en El padre Gracian: discipulo, amigo, provincial de Santa Teresa, Burgos, Monte Carmelo,
1984 pp. 7-57.

" |. Moriones, El P. Doria y el Carisma Teresiano, Roma, 1994.
8“ExpuIS|on del P. Gracian: documentos de un proceso 1587-1601”, edicién preparada por J. L.
Astigarraga en Monumenta historica Carmeli Teresiani, n°® 21, Roma, Teresianum, 2004.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

claras consecuencias en su caracter y trayectoria vital. Se traslada a Sicilia, y
cuando regresa al continente es apresado a la altura de Gaeta, 1593, por corsarios
berberiscos y llevado a Tunez. Después de dos afios de cautiverio, es liberado por
la intercesién de un miembro de la comunidad hebrea de la ciudad. A su regreso a
Roma el papa Clemente VIII le absuelve de su expulsion, aunque nunca volvera a
vestir el habito descalzo por la negativa de sus antiguos companeros. Vuelve a
Espafa y es mandado por el Papa como legado a Ceuta y Tetuan, no logrando
demasiado éxito en su misidn apostdlica. Los ultimos afos de su vida los pasa en
Bruselas, donde sigue escribiendo y publicando varias de sus obras. Su estancia en
esta ciudad, en la época de los archiduques Alberto e Isabel Clara Eugenia, coincide
con la instalacion de conventos carmelitas en Flandes, auspiciados por los
gobernantes, siendo testigo de la lucha entre el sector espafiol y romano por el
control de las recoletas.

Aunque este personaje merece un analisis mucho mas detallado, cuestion
que se esta realizando en los ultimos tiempos por su vindicacion por parte de los
descalzos y por la edicion y analisis de su gran produccion literaria, nos
detendremos exclusivamente en sus contactos con el mundo islamico y como juega
con las lealtades en este momento. Una de las relaciones que no suelen referir sus
biografos eclesiasticos es la relacion de la familia de Jerénimo Gracian con Pedro
Marmol, hombre de despacho como Diego Gracian de Alderete, y que se conocen
en la Corte de Carlos V. Pedro Zapata del Marmol se casé con una de las hijas del
secretario, Justina Dantisco. La relacion entre las dos familias se intensifica cuando
Juan Vazquez del Marmol y Bernabé del Marmol fueron los primeros defensores del
carmelita en su disputa con el padre Doria®. La relacion entre las dos familias se
hace aun mas evidente cuando Andrés del Marmol, nieto de de Pedro del Marmol,
sea el encargado de realizar la biografia de Jeronimo Gracian. Los Marmol también
tuvieron en su seno a un cautivo, como es Luis del Marmol Carvajal, que fue
apresado en el Magreb hacia finales de la década de 1530 o principios de los 40, y
que siguiera siempre en contacto con varios miembros de la familia de los Gracian
Dantisco, e incluso realizara referencias expresas a la propia figura de Jerénimo
Gracian en las lineas de sus libros.

En su biografia queda el tema de las paces como un fracaso al no poderse
cumplir lo establecido, regresando Gracian a su vida religiosa en Espana, donde
reside desde la cuaresma de 1602 hasta julio de 1607, afio en el que se traslada a
Bruselas. De sus escritos se desprende que la imposibilidad para alcanzar un
tratado no es imputable a su voluntad y a su trabajo, poniéndose a disposicion de la
Corona para realizar lo que le pida. Gracian siempre utiliza la misién pontificia como
un elemento de legitimacion, superponiendo la potestad de Roma sobre las de
Madrid-Valladolid, obviando los problemas concretos ante la consecucion de un fin
superior, como es alcanzar la paz con el Jerife. En ningun caso se plantea que el
gobernante marroqui es un elemento mas en el complejo entramado politico de
principios del siglo XVII, y no exclusivamente una relacion bilateral entre dos
principes, y que no es un especialista en el tema en el que ha entrado, salvo por su
celo religioso y su antigua experiencia en el cautiverio con los otomanos de Tunez.

°R. Poswick, “Les Del Marmol ont-ils sauve I'esprit de Ste. Therese d’Avila dans la reforme du
CFarmel au 16e-17e siecles”, Les Cahiers Historiques, VI, 3, (1973), pp. 79-87

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

La realidad vuelve a ser diferente a lo que nos cuenta en su autobiografia. El 23 de
diciembre de 1604 el Consejo de Estado rechaza una peticion realizada por el
arzobispo de Toledo, Bernardo Sandoval y Rojas, y avalada por el maestro
Jerénimo Gracian, del que se adjuntan cartas, insistiendo en la posibilidad de firmar
la paz en el otro lado de Gibraltar. Desde las conversaciones de 1602 hasta finales
de 1604 sigue dando trabajo sobre esta cuestion, siendo apoyado por su amigo el
cardenal toledano™. En ese lapso de tiempo en Marruecos se ha iniciado una
guerra civil entre los tres hijos del finado Ahmad al-Mansur, por lo que resulta
imposible fijar la persona con la que hay que firmar la paz. El recurso al primado de
Toledo, miembro del Consejo de Estado y familiar de Lerma, supone una nueva
agresion a las maneras de tratar estos asuntos, que pasan por Medina Sidonia, los
gobernadores de los presidios y el secretario del Consejo. Abogar en estos temas
es hacerse querido al poder, ya que es una de las grandes preocupaciones del
reinado del hijo del Rey Prudente, pero el religioso entra en la cuestidn subvirtiendo
todas las normas y las maneras de tratar los negocios. Que mantenga su interés por
este tema cuando ya esta fuera del espacio geografico del Magreb, y alejado de los
centros de decision, resulta sorprendente y paraddjico.

10 «En Consejo se han visto como V. M. lo mando, una carta del cardenal de Toledo de X de
septiembre y otra que embia con ella del Maestro fray Hieronimo Gracian, religioso del Carmen, para
el mismo cardenal, en que le advierte con zelo del servicio de Dios y de V. Mg, que aviendo ydo a
Berveria el afio 602 con breve de Su Santidad para consolar los cristianos captibos entendio del
Alcayde de Tetuan que el Xarife passado deseaba mucho la paz con V. Mg. Y que seria importante y
podria encaminarse por medio de religiosos. Y que al Xarife pressente desseara lo mismo. Y a estos
Reynos les estaria bien. Y el cardenal dize que avissa dello para que V. Mg. Mande tomar la
resolucion que mas fuere servido” AGS, Estado, Leg. 2637, Consejo de Estado. Sobre lo que han
advertido al cardenal de Toledo en materia de paz con el Xarife, A 23 de diciembre de 1604.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

El misticismo en la politica durante el reinado de Felipe IV

Ana Morte Acin
(Universidad de Zaragoza)

Hubo durante el reinado de Felipe IV muchas religiosas y religiosos con fama
de santidad, algunos de los cuales también mantuvieron relacion con el monarca,
pero pocos han gozado de la fama y han pasado a la posteridad como sor Maria de
Jests de Agreda.’ Sor Maria es una de las figuras del siglo XVII espafiol mas
controvertidas y que ha despertado mayor interés. Aparentemente muy conocida, la
imagen que de ella ha llegado hasta nuestros dias, sin embargo, es fruto de un
proceso de construccion que la ha convertido en un mito historiografico cuyos
principales autores fueron los miembros de su orden y que comenzo6 ya durante su
vida, pero al que se dio un fuerte espaldarazo tras la publicacién de la Mistica
Ciudad de Dios y la posterior polémica teologica surgida a su alrededor, en el siglo
XVIII.2 En las siguientes lineas vamos a esbozar brevemente algunas ideas al
respecto.

Los tres pilares sobre los que se construyd su imagen son: su supuesta labor
como consejera de Felipe IV a través de la correspondencia que mantuvo con el
monarca durante 22 afios; su faceta de escritora: con la Mistica Ciudad de Dios
como obra cumbre y sus presuntos dones sobrenaturales, en especial el episodio de
la bilocacién.® Sin embargo, analizando en profundidad cada uno de estas facetas
se puede observar como fue ese proceso de construccion de la imagen de sor Maria,
dando importancia a unos elementos en detrimento de otros, elaborando un perfil
que no dejaba conocer al personaje en toda su complejidad.

En la correspondencia con el rey, poco hay de consejos politicos de
relevancia que vayan mas alla del sentido comun, concentrandose todos ellos
ademas en los primeros anos, hasta 1647-1648, cuando sor Maria recibe una serie
de reveses que le hacen ser mucho mas cauta a partir de entonces. Por un lado,
fallece su confesor de confianza, fray Andrés de la Torre, ademas se ve involucrada
en el escandalo del duque de Hijar y, finalmente, es interrogada por la Inquisicion

' Algunos de los trabajos donde mas informacion se puede encontrar de ella son: SILVELA, F.,
“Bosquejo histérico” a las Cartas de la Venerable Madre Sor Maria de Agreda y del Sefior Rey
Felipe 1V, Madrid, Suc. De Rivadeneyra, 1885 (2 vol.); SECO SERRANO, C., Cartas de Sor Maria
de Jesus de Agreda y de Felipe IV, B.A.E. 108 y 109, Madrid, 1958 (2 vols.), que contiene dos
obras muy importantes: Tratados autobiograficos de la Madre Agreda (vol. 2, pags. 205-230) y
Vida de Sor Maria de Agreda narrada por el padre José Ximénez de Samaniego como “Prélogo
Galeato” a la Mistica Ciudad de Dios, (vol. 2, pags. 269-385), BARANDA LETURIO, C., (ed.),
MARIA JESUS DE AGREDA, Correspondencia con Felipe IV. Religién y Razén de Estado.
Madrid, 1991.

MORTE ACIN, A. Misticismo y conspiracién. Sor Maria de Agreda en el reinado de Felipe 1V,
Zaragoza, 2010.

*BORGES MORAN, P., “La controvertida presencia de la M. Agreda en Texas (1627-1630)" en La
Madre Agreda una mujer del Siglo XXI, Soria, 2000; OMAECHEVARRIA, 1., “Un ejemplo
maravilloso de contemplacién misionera: sor Maria de JesUs de Agreda”, en Misionalia Hispanica,
10, 1953, GARCIA ROJO, L., “La Madre Agreda entre los indios de Texas” en Celtiberia, 15,
1965.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

acerca del episodio de la bilocacion. Desde ese momento, aunque mantuvo el
interés por las cuestiones de estado, se centr6 mas en los temas espirituales,
desplazando su interés hacia la “conversién” del monarca, predominando el
contenido doctrinal en sus cartas.

A pesar de la importancia de la correspondencia con el rey, es mucho mas
interesante, y menos conocida, la correspondencia con la familia Borja, en particular
con D. Fernando y D. Francisco de Borja en la que muestra verdaderamente su
modo de pensar y sus ideas.* Se conservan en el fondo documental del Archivo de
las Descalzas Reales 220 ejemplares, cuyas fechas van desde 1628 hasta el 29 de
agosto de 1664, de las cartas que Sor Maria envio a D. Fernando y D. Francisco de
Borja. La etapa mas interesante de esta correspondencia es, sin duda, la que
abarca desde 1646 a 1649. Durante este periodo se envian un gran numero de
cartas, con mucha frecuencia y se tratan temas de verdadera importancia.

Uno de los elementos caracteristicos de esta correspondencia y que pone de
manifiesto la gran confianza que existia entre ambos interlocutores es el uso de
sobrentendidos, de palabras claves y de cifra en las cartas a la hora de tratar ciertos
asuntos, fundamentalmente los relacionados con el rey, y el gobierno de la
Monarquia. Al inicio recurren a la metafora, utilizando los siguientes términos: “el
enfermo” es Felipe IV, “el dedo malo” es D. Luis de Haro, y “el médico” se usa para
referirse a ella misma.

En 1647 pasan de utilizar palabras clave al uso de cifra. La idea parte de Sor
Maria que en una de sus cartas le propone usar una cifra que le ensefidé su confesor
fray Andrés de la Torre. Con la cifra se amplia enormemente el campo tematico de
la correspondencia, y ademas las opiniones sobre los diferentes temas se expresan
con mucha mayor claridad y contundencia. Ya no soélo se habla sin metaforas del
rey sino que también se comentan sin tapujos las noticias de la corte o se critica
abiertamente a personas que no son de su agrado, como por ejemplo a Don Luis de
Haro, con el que es especialmente dura.

Desde un primer momento, Felipe IV proclama su deseo de gobernar en
solitario, como digno heredero de la Casa de Austria y de su destino mesianico. En
una de las primeras cartas que escribi6é a sor Maria de Agreda, expuso con claridad
que su intencion era la de gobernar sin validos. La declaracion de intenciones de
Felipe 1V, llen6 de regocijo a sor Maria, que le escribié una carta llena de animos y
consejos para la nueva etapa que se disponia a comenzar, aunque los cambios no
acabaron de llegar de forma tan nitida como todos esperaban.

Pronto en la Corte se empez6 a especular sobre quién seria el elegido para
sustituir a Olivares, a pesar de las continuas afirmaciones del monarca de que el
relevo no se produciria. Sin embargo, el nombre de D. Luis de Haro resonaba cada
vez con mas fuerza, y poco a poco se fue asumiendo que él era el nuevo valido,
aunque la confirmacion oficial no llegaba.

*MORTE ACIN, A. “Un epistolario inédito: la correspondencia entre sor Maria de Agreda y la familia
Borja (1628-1665)" en COLAS LATORRE, G. (coord.) Estudios sobre el Aragon foral, Zaragoza,
2009.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Sor Maria escribi6 en numerosas ocasiones a los Borja quejandose de la
actitud del monarca y refiriéndose a D. Luis de Haro en términos muy duros. Por
ejemplo, en febrero de 1648 escribe lo siguiente:

Grande alborozo me ha causado lo que Vuestra Sefioria me dice de
que Don Luis de Haro se bambolea, si el sentir tanto gusto de estos
accidentes es falta de caridad Vuestra Sefioria lo juzgue, sdlo temo
que él hara grandes esfuerzos por tenerse bien, aunque se le ayuda a
caer, si Dios fuese servido lo consiguiésemos para que él (el rey) obre
libremente y admita mejor la medicina aplicaranse a proposito segun el
humor que reina el Todopoderoso de la Sanidad.’

En la carta de Sor Maria podemos observar ademas otro elemento, que no
debe pasar desapercibido. Afirma que desea que Felipe IV gobierne en solitario
porque asi sera mas receptivo a “admitir la medicina”, es decir, a tener en cuenta los
consejos de la propia Sor Maria en su papel de médico. Tal era la influencia que
para Sor Maria ejercia sobre el rey D. Luis de Haro, que incluso llegé a dudar de
que estuviera bajo el influjo de algin tipo de maleficio.° En nuestra opinién esta
aseveracion, muestra que la oposicion de Sor Maria al valimiento iba dirigida
fundamentalmente hacia la persona de Don Luis de Haro, porque no sélo ocupaba
un cargo que no le correspondia, sino que ademas dificultaba que Felipe IV prestara
la suficiente atencion a sus consejos espirituales.

Otro de los elementos en los que tradicionalmente se ha hecho hincapié al
hablar de sor Maria es el de sus dones sobrenaturales, especialmente la bilocacion
y el don de profecia. Pero, ;Cuales eran las profecias que Sor Maria,
supuestamente una de las religiosas con mayores virtudes de la Monarquia habia
hecho? No se le atribuyen profecias referidas a asuntos de gravedad, que pudieran
determinar el rumbo de la Monarquia de una forma sustancial. Las profecias de Sor
Maria afectaban sobre todo a un grupo de personas cercanas, a las que alerté de
una serie de peligros que podian poner en riesgo sus vidas. Sin embargo, el
episodio de la bilocacion, quiza porque reforzaba la actividad misionera de la orden
en América, fue muy divulgado, a pesar de las dudas que la Inquisicion mostro
sobre la verosimilitud de los hechos.’

El papel de las érdenes masculinas en la divulgacion de las experiencias
sobrenaturales de las religiosas, es sin duda la clave para entender e interpretar
como se daba forma y publicidad a estas experiencias. Son ellos los que estan
detras de los relatos de cada episodio sobrenatural que supuestamente
experimentaban sus pupilas, y eran ellos los que transmitian la informacion para asi
darle publicidad y fijarla en el ideario colectivo, o por el contrario, decidian no
hacerla publica y relegarla asi al olvido. Un claro ejemplo de ello, es la muerte del

® A.G.P., Descalzas Reales, Carta de Sor Maria a D. Francisco de Borja de14 de febrero de 1648.

® A.C.Agr. 1.6.5.2. caja 24 carp. 91 Carta de Sor Maria a D. Juan de Chumacero de 3 de marzo de
1656.

"PEREZ VILLANUEVA, J., “Algo méas sobre la Inquisicién y sor Maria de Agreda: la prodigiosa
evangelizacién americana”, en Hispania Sacra, 32, 1995.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

rey de Suecia, Gustavo Adolfo, en la batalla de Liitzen en 1632.2 A pesar de la
tedrica importancia del mismo y de que se hace participe a varias de las religiosas
mas famosas de la orden de la misma gesta, es un episodio que no tuvo apenas
trascendencia, que pasé completamente inadvertido y que no pas6 a formar parte
del relato de la vida e imagen de Sor Maria.

El relato de los hechos es simple. Estando recogida en oracion sor Maria de
Agreda, la divinidad le revel6 el delicado estado en el que se hallaba del Emperador
de Alemania ante la ofensiva del rey sueco Gustavo Adolfo “enemigo del nombre de
Cristo”. Sabiendo las dificultades que estaba teniendo el Emperador en la batalla
que estaba librando con el enemigo, la religiosa pidié a Dios que salvase “su santo
nombre y no permitiese que tan terrible Dragdn” ganase la partida a las tropas
catdlicas. Dios escucho sus suplicas y llevada por los angeles al campo de batalla
junto a la madre Juana Rodriguez y la Madre Marina de Escobar, las tres portando
insignias y sor Maria ademas:

una imagen de la Purisima Concepcion de donde salian saetas, balas
y alcancias de fuego que abrasaban, quemaban y destruian todo el
gjército enemigo, y que dicho Rey Barbaro con tan soberanos auxilios
fue luego vencido y destruido y muerto.’

También de caracter sobrenatural, y poco conocidas, son las revelaciones,
desde el purgatorio, de las almas de Isabel de Borbdn y del principe Baltasar Carlos,
que Sor Maria le dio a conocer al rey.

En las revelaciones del alma del Principe se dan una serie de informaciones y
consejos que quiere que la religiosa le haga llegar a su padre, de contenido
fundamentalmente politico.

[...Jmanifestaras a mi padre el peligro en que vive, porque esta rodeado
de tantos engarios, falsedades, mentiras y tinieblas de los mas
allegados y de otros que le sirven en diferentes ministerios, que ni le
dejan ejecutar ni obrar conforme a la divina luz que recibe, ni recibir lo
que el Altisimo quiere darle.

Prosigue el Principe sefialando a su padre que los que pretenden acercarse a
él no lo hacen porque le aman y desean lo mejor para sus reinos, sino para
conseguir su enriquecimiento personal, lo que enojaba profundamente a Dios, ya
que ademas beneficiaban con cargos a personas afines aunque no fueran las mas

®Entre el 16 y el 17 de noviembre de 1632, en el contexto de la guerra de los Treinta Afios, se libré la
batalla de Litzen entre las tropas imperiales comandadas por Wallenstein y las tropas suecas, al
frente de las cuales iba el rey Gustavo Adolfo. La batalla se sald6 con tablas, pero su importancia
radica en que se puso fin a la oleada de victorias protestantes. La muerte del rey Gustavo Adolfo,
en la noche del 16 de noviembre por tres heridas en el brazo, la espalda y la cabeza, fue un golpe
emocional importante para ambos bandos. De hecho la veracidad de la noticia se siguid
cuestionando mucho tiempo después. PARKER, G. (ed.), La Guerra de los Treinta Afios, Madrid,
2003, p.172

AS.V. Congr. Riti Proc. 3206 testimonio del Doctor Don Juan Antonio Navarro Gonzalez, can6nigo

doctoral de la Iglesia Catedral de Cartagena, f. 317v.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

validas, lo que repercutia en el gobierno y la administracién. Por todo ello instaba a
su padre a que

Para atajar estos y otros muchos darios, que Dios dara a conocer a mi
Padre, le conviene que con ninguno se particularice, ni se serfiale en
dar mano para el gobierno. Porque el alzarse alguno en él es causa de
muchos desordenes, y de no ser amado ni estimado de todos los
demas buenos vasallos, ni temido de los malos. Y porque no todo lo
puede obrar por si, no por eso se ha de pagar a cualquiera que le
lisonjeare, sino escoger de todos los mejores, respectivamente, para
valerse de ellos en comun.™

Con estas palabras Baltasar Carlos enviaba a su padre un mensaje
instandole a gobernar sin validos, que como hemos sefalado era la opinién que
también tenia Sor Maria al respecto.

La imagen de sor Maria es una construccion que la orden franciscana llevé a
cabo, subrayando los elementos que en cada momento se consideraban mas
acordes con el modelo de santidad y obviando episodios o caracteristicas de la vida
y personalidad de la protagonista que no casaran tanto con ese ideal. Asi pues, es
necesario cuestionar y repensar la figura de sor Maria de Agreda para poder llegar a
conocer y comprender al personaje en toda su complejidad.

' B.N. Mss.18201, f.234r-246v. Revelaciones del alma del Principe Baltasar Carlos.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

El movimiento recoleto y descalzo en la Andalucia del Guadalquivir durante
los siglos XVIy XV

Juan Aranda Doncel
(Real Academia de Cordoba)

A lo largo de los siglos XVI y XVII las ordenes religiosas masculinas
protagonizan una fuerte expansion en tierras andaluzas que se manifiesta de forma
muy significativa en el elevado numero de fundaciones. Sin duda, el fenomeno viene
propiciado por el nacimiento y propagacion de los jesuitas, minimos de san
Francisco de Paula y hospitalarios de san Juan de Dios. También las nuevas ramas
descalzas y recoletas surgidas en el seno de los franciscanos, carmelitas, trinitarios,
agustinos, mercedarios, basilios y otros. Asimismo constituye un atractivo el
dinamismo econdmico y potencial demografico de la Andalucia del Guadalquivir,
especialmente de los nucleos ligados al trafico mercantil indiano.

No cabe la menor duda de que hasta mediados del XVII la capital hispalense
es el epicentro del monopolio comercial con el Nuevo Continente. A partir de esa
fecha se desplaza a la bahia gaditana, donde se establece la cabecera de la flota en
1680. Este cambio viene refrendado por el traslado masivo de mercaderes a Cadiz.
La prosperidad de la ciudad va acompafada de un notorio incremento de los
efectivos humanos.

Tedricamente la expansidn de las ordenes religiosas en la centuria del
seiscientos esta frenada por las disposiciones de las cortes de Castilla que expresan
una frontal oposicion al establecimiento de nuevos conventos, como lo refrendan las
clausulas del servicio de millones a la corona. La misma postura adoptan los
prelados y los cabildos catedralicios y municipales de las capitales de las diocesis
andaluzas. También las comunidades del clero regular rechazan de manera abierta
el aumento de las fundaciones existentes en los nucleos urbanos. Sin embargo, con
bastante frecuencia las prohibiciones quedan sin efecto y los obstaculos salvados
por las decisiones de los propios monarcas o la actuacion de influyentes personajes
de la nobleza.

La Andalucia del Guadalquivir, integrada por los reinos de Jaén, Cérdoba y
Sevilla, se convierte en verdadera tierra de promisién para el movimiento recoleto y
descalzo, como lo refrendan los ejemplos de los carmelitas y mercedarios. Ambos
casos ofrecen unas marcadas diferencias en el conjunto del clero regular por su
peso demografico e influencia.

Los reformadores del carmelo protagonizan una primera fase de expansion
en la Andalucia del Guadalquivir durante las tres ultimas décadas del siglo XVI en
las que establecen 15 conventos. La actividad fundadora se mantiene viva a lo largo
de la centuria siguiente con el nacimiento de una docena de comunidades:
Antequera (1617), Sanlucar de Barrameda (1641), Isla de Leon (1680), Benameji
(1682), Carmona (1687), EI Coronil (1688), Paterna (1693, Cadiz (1695), Montoro
(1697), Desierto de San José (1697), Sanlucar la Mayor (1700) y Espejo (1700).

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

A través de la citada relacion se observa que la expansion de los carmelitas
descalzos en la Andalucia del Guadalquivir durante el siglo XVII se concentra en las
dos décadas finiseculares. Esta proliferacion de fundaciones contrasta con el
reducido numero de las que se llevan a cabo en el resto de la centuria.

Los establecimientos carmelitanos nacidos entre 1680 y 1700 se localizan en
las zonas media y baja de la Andalucia del Guadalquivir y esta concentracion
geografica obedece a la coyuntura econdmica favorable que se deriva de la llamada
carrera de Indias.

El mecenazgo de la nobleza impulsa la metedrica difusion de los mercedarios
descalzos en territorio andaluz que se desarrolla en la primera mitad del siglo XVII.
A lo largo del periodo 1603-1644 se materializa la fundacion de 19 conventos
integrantes de la provincia de la Purisima Concepcion de Andalucia. Salvo dos,
todos se encuentran en poblaciones sevillanas, gaditanas y onubenses: Castellar de
la Frontera (1603), El Viso del Alcor (1604), Rota (1604), Huelva (1605), Fuentes
(1608), Osuna (1609), Lora del Rio (1609), Sevilla (1614), Sanlucar arrameda
(1615), Vejer de la Frontera (1620), Cartaya (1624), Cadiz (1627), Moron de la
Frontera (1635), Arcos de la Frontera (1639), Ayamonte (1640), Ecija (1641) y Jerez
de la Frontera (1644).

La ndémina de fundaciones conventuales de los mercedarios descalzos
evidencia también una concentracion geografica en el ambito territorial del reino de
Sevilla, cuyo dinamismo demografico y econdmico obedece al monopolio comercial
de Indias.

En resumen, la consolidacién del movimiento recoleto y descalzo en el seno
de las drdenes religiosas viene en parte determinado por la expansion en la
Andalucia del Guadalquivir, cuya entidad en el plano demografico y econdmico
auspicia la eclosion fundacional.

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Arte y religiosidad en los conventos reales: huellas del carmelo en los
patronatos regios

Ana Garcia Sanz
(Patrimonio Nacional)

Los patronatos reales  conservan un interesante grupo de objetos
relacionados con la orden del Carmelo, siendo el monasterio de las Descalzas
Reales de Madrid el que custodia un mayor numero de obras. Su fundacion se debe
a Juana de Austria, hija menor de Carlos I, quien siempre tuvo el deseo de
promover una institucion religiosa, empresa que puso en marcha tras quedar viuda a
los 19 afos y regresar desde Portugal a los reinos castellanos para hacerse cargo
de la regencia.

Para albergar su fundacién eligié el antiguo palacio madrilefio donde ella
habia nacido en 1535 y dispuso que fuera habitado por una comunidad de clarisas
franciscanas que llegaron al convento en 1559. La profesion en este monasterio de
mujeres de la familia regia, o de la alta nobleza, favorecié la creacion de una
importante y extensa coleccion artistica en la que se encuentran algunas obras
estrechamente relacionadas con la orden carmelita.

Algunos de los objetos vinculados al Carmelo se custodian en el Relicario,
una pequeia estancia situada justo detras del altar mayor y que ocupa, por expreso
deseo de la fundadora, el espacio en que ella nacio. El primero de ellos es una
arqueta de madera citada en los inventarios con el titulo de “Arqueta de Ana de San
Bartolomé” , denominacion debida a que en su interior se custodia una carta escrita
por esta beata. Este documento fue descubierto por Bernardino de Melgar y el padre
Fidel Fita en mayo de 1915, quienes lo dieron a conocer en 1917, publicando su
trascripcion .

En el ano 2006, el padre Julian Urquiza quiso incluir esta carta en la
recopilacion de los escritos de la beata sin embargo no fue posible localizarla y se
dio por perdida. Los recientes trabajos de catalogacion de los fondos documentales
de las Descalzas Reales permitieron su hallazgo siendo posible estudiarla
nuevamente y cotejar el original con la trascripcion publicada por Melgar. Se trata de
una carta fechada en 1615, en la ciudad de Amberes, y estaba dirigida a Jeronima
de Lizana, esposa del capitan Diego de Tejeda, residentes ambos en Bruselas. Esta
carta demuestra la amistad que Ana de San Bartolomé mantuvo con Jerénima a
quien llamaba carisima hermana y buena amiga y el aprecio que igualmente
profesaba al capitan Tejeda, a quien consideraba su mas fiel amigo.

El contenido de la carta no tiene relacidn directa con el monasterio de las
Descalzas por lo que se deduce que llegé al mismo como reliquia y no por los datos
documentales que aporta. Este hecho explica que fuera colocada en el interior de
una arqueta y se dispusiera en el Relicario junto al resto de reliquias.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

La pequena arqueta que la contiene fue un objeto habitual en el siglo XVII
que formaba parte de los ajuares domésticos, donde era utilizada para guardar
documentos o joyas. Su factura se realizaba en talleres espafioles, pero su
demanda hizo que también se fabricaran en otros centros europeos e incluso en las
colonias de la India.

En el interior de esta arqueta se custodian ademas otras reliquias
relacionadas con la orden carmelita. La primera es un sencillo y pequefio trozo de
tela que presenta diversas manchas. Una inscripcion en su envoltorio informa que
se trata de un lienzo tefido de licor que manaba del cuerpo de la serafica doctora de
la Iglesia Santa Teresa de Jesus. En un escrito que le acompafa se lee, bajo el
encabezamiento propio del Carmelo (JJM), el relato de como mandé sangre, durante
afnos y de forma continua y milagrosa, del cuerpo sin vida de la santa. Dicha sangre
fue recogida cuidadosamente con pafios como éste y papeles que puestos en
contacto con otros seguian manchando de sangre. Por los datos aportados, este
documento puede fecharse en 1599, catorce afnos después del traslado del cuerpo
de la santa al convento de Avila y su autora fue la madre Maria de San Jerénimo,
priora del monasterio de San José quien relata los hechos de la siguiente manera:

En la enfermedad de que murié nuestra Santa Madre, tuvo un flujo de
sangre, para eso la pusieron un pario con que la pusieron en el ataud.
Cuando la sacaron debajo de la tierra hallose ese pario todo podrido,
salvo adonde habia caido la sangre, que estaba entero. Esta estaba
tan colorada como si acabara de caer entonces. Tomando este pafio y
envolviéndole en un papel, bien acaso dentro de pocas horas, se hallo
el papel calado de sangre, quitado aquel y puestos otros, hizo lo
mismo. Y ahora, que ha catorce afios que esto pasé que fue cuando
se trajo el santo cuerpo a esta casa de Avila, se torné a poner un papel
y se pego la sangre que va en ese.

En el mismo documento se encuentra un soneto dedicado a la reliquia
redactado también por la misma madre, sin embargo su caligrafia no se asemeja a
la de otros escritos contemporaneos de mano de esta religiosa por lo que tal vez
pudiera tratarse de una copia de un documento anterior.

No es mucho que la fresca sangre y nueva
barfiando en ella algunos frescos pafios
haga que salgan rojos de estos barios
pues de ello hay experiencia y larga prueba
Mas si la nexa sangre se renueva
sin recibir de largo tiempo dafios
y quiera tal estar tras catorce afios
que un lienzo en un papel la sangre embeba

A quien no admira tan extrafio caso

oh dichoso papel, dichoso fuiste
en ser testigo de tan alta empresa

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

Dichosa donacién, lindo traslado
ha sido el que del lienzo recibiste
pues te ha dado la sangre de Teresa

Este soneto es un ejemplo de la creacion literaria propia del Carmelo, en
cuyos conventos era habitual componer poemas y coplillas con ocasion de
determinados acontecimientos.

En esta misma arqueta se conserva también una manga del habito que Santa
Teresa vistio mientras estaba enferma. Junto a ella se conserva la auténtica, un
vistoso documento en el que se certifica su envio por el padre Fray José de Santa
Maria como regalo para la infanta Sor Margarita de Austria, hija menor de los
emperadores Maximiliano Il y Maria de Austria, que residia en el monasterio.

En la auténtica, fechada en 1618, se describe como la manga de un jubon de
que nuestra gloriosa madre y fundadoral[...Jusaba estando enferma, a la vez que se
constata que habia obrado milagros, en concreto uno ocurrido en el convento de
carmelitas de Granada. La detallada y precisa descripcion que aporta este
documento no deja lugar a dudas a la hora de su identificacion: ...de estameria de
color pardo como frailesco, abierta por la costura y esta aderezada con flores de
ambar, oro y seda con algunas lentejuelas de plata y granos de aljofar y fornida por
tafetan rosado, descripcion que se corresponde fielmente con la manga conservada.
Otra de las reliquias relacionadas con el Carmelo que se custodia en el Relicario es
una alpargata que segun la tradicion pertenecié a Santa Teresa y que la comunidad
relaciona con la estancia de la santa en el monasterio, suceso relatado por el padre
Efrén de la Madre Dios quien menciona el encuentro con Juana de Austria y su
permanencia en el convento durante quince dias poco mas o menos.

Esta arqueta se encuentra en el interior de una pequefa arqueta nambam,
fabricada en Japon durante el periodo Momoyama (1573-1615). Se trata de una
arqueta, del modelo kamabokogata, decorada con un trabajo de laca muy apreciado
en occidente en los siglos XVI y XVII. Esta alpargata no es la unica conservada de
la santa, ya que en el convento de carmelitas de Burgos y en el de Santa Ana y San
José de Sevilla existen piezas similares.

Ya fuera del Relicario, en la Capilla de Nuestra Sefiora de Monteagudo, se
expone un pequeno diptico de bronce, recuerdo de la canonizacion de Santa
Teresa, que tuvo lugar en 1622 y que coincidié con la de San Isidro, San Felipe Neri
y San Ignacio de Loyola. Asi lo indica la inscripcion que aparece en el canto sus
hojas e la que se lee: esta obra se hizo el afio de 1622 que fue en el que la santidad
de Paulo V canoniz6 a estos gloriosos santos. En el interior de las hojas aparecen
los retratos, de tres cuerpos, de la santa y de San Ignacio, cuyas efigies estan
rodeadas por sendas inscripciones.

En torno a Santa Teresa se lee: quan pulchri suni gressus tui in cal ceamentis

filla principis (Qué bellos son tus pies en las sandalias, hija de principe), frase
tomada del Cantar de los Cantares que alude a los atractivos fisicos de la amada y

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

en la que la mencién de las sandalias resulta muy acertada, por ser el simbolo por
excelencia de la descalcez. Por su parte, alrededor de la imagen de San Ignacio se
lee: lustum deduxit pervias recta et ostendit regnum Dei (Al justo le guié por caminos
rectos y le mostro el reino de Dios) procedente del Libro de la Sabiduria.

En la parte posterior de cada hoja se encuentran dos sonetos acroésticos,
dedicados a cada uno de los santos. Se desconoce el autor de este diptico y el
momento de su llegada al monasterio, pero debié ser en fecha cercana a la
canonizacion.

Por otro lado, los autégrafos de la santa fueron una reliquia muy comun en
muchos conventos que generd un tipo de obras destinadas a los oratorios
domésticos, a capillas privadas o a relicarios conventuales. En un inventario del
Relicario del siglo XVII se menciona una firma de Santa teresa con parte de una
carta con su cristal guarnecido de ébano, un tipo de montaje que fue muy comun en
el siglo XVII. De hecho, en las Descalzas se conserva un cuadro en el que, junto a
la firma de la santa se conservan varias reliquias. En una portada arquitectdnica,
compuesta con diferentes papeles sobre un fondo de tono rojo en el que aparecen
estrellas y flores de lis, se dispone un fragmento de papel con la firma de la santa:
Teresa de Jesus, carmelita, mientras en dos pequefios frontones se disponen
sendas reliquias: un fragmento de su manto y una pequena parte de un hueso. En el
centro de la portada una acuarela en la que se representa el momento de la
transverberacion y bajo ella, a modo de teca, otro fragmento de hueso. En este
caso, la presencia de lises hace pensar en su vinculacion con la reina Isabel de
Borbdn, al inicio de cuyo reinado fue canonizada Santa Teresa.

Una de las reliquias mas entrafiables conservadas en los monasterios reales
es el tintero que segun la tradicion fue utilizado por la santa y que se custodia en la
sala de manuscritos de la biblioteca del Monasterio de San Lorenzo de El Escorial.
Este objeto es uno de los mas vinculados a la santa y hace referencia a su faceta de
escritora, aspecto de su vida que fue igualmente mostrado ampliamente a través de
sus retratos.

El retrato “oficial” de la santa fue creado por fray Juan de la Miseria, por
peticion del padre Jeronimo Gracian, cuando la santa estaba en el convento de San
José de Sevilla en junio de 1576. Muestra a Teresa de tres cuartos, vestida de
carmelita y con las manos en actitud orante. De la Miseria afiadié posteriormente las
inscripciones y en 1614, tras la beatificacion, la paloma del Espiritu Santo y la
filacteria que sale de su boca.

En los patronatos reales son numerosos los retratos de la santa, algunos de
los cuales siguen el esquema de este retrato con escasas variaciones. También
existen pinturas, aunque en menor numero, que recogen ciertos pasajes de la vida
de la santa, es el caso de La Virgen Maria y San José imponiéndose el collar a
Santa Teresa de Jesus , cuadro de pequeno tamafo conservado en el Monasterio
de Santa Clara de Tordesillas. La escena procede de una estampa perteneciente a
la serie de vida de Santa Teresa realizada por Adriaen Collaert en Amberes en

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

1613. La copia es tan literal que presenta en su parte inferior el mismo texto en latin
gue aparece en la estampa en el que se relata el episodio.

En el campo de la escultura surgio, tras su beatificacion en 1614, un retrato
oficial creado por Gregorio Fernandez, para el convento de carmelitas descalzos de
Valladolid, que fue imitado en numerosas ocasiones. En él se representa a la santa
como escritora, mostrando la pluma y el libro. En el monasterio de Santa Clara de
Tordesillas hay dos obras que siguen este esquema, una de ellas es bastante fiel al
modelo original pero de tamafio mucho menor mientras otra imita igualmente la
disposicion pero su factura es de menor calidad.

Por ultimo, en el Monasterio de la Encarnacién de Madrid se encuentra una
obra que responde a un tipo de creaciones cuya presencia en los monasterios fue
habitual. Se trata de un pequeho escaparate en el que, a modo de diorama, se
representa a Santa Teresa, cuya figura esta modelada en cera, en el interior de su
celda recibiendo la inspiracion del Espiritu Santo. Fue realizada por el escultor José
Calleja en 1692.

Este breve recorrido refleja la diversidad de obras surgidas a partir de la
devocién a Santa Teresa y a la orden del Carmelo y cdmo fueron celosamente
custodiadas en las clausuras de los monasterios reales.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

El lenguaje de la ‘descalcez’ en Santa Teresa

Juan Antonio Marcos
(Universidad P. Comillas, Madrid)

Es Santa Teresa uno de los referentes mas fascinantes para el estudio de la
lengua en el siglo XVI. En su escritura siempre buscO sobreponerse a los
condicionantes pragmatico-contextuales que colgaban cual pesada rémora frente a
su poder creativo: tales como los destinatarios de sus obras (el primero el censor);
las dificultades metalinguisticas ante el tema tratado (la experiencia mistica); la
situacion personal (origen judeoconverso) y la época (‘tiempos recios’); y ante todo
el sexo, su condicion de mujer en la Castilla del siglo XVI (‘basta ser mujer para
caérseme las alas’). Y ademas mujer orante (en un clima de sospechas
generalizadas) y lectora empedernida, otro alentador de suspicacias.

La ‘descalcez’ del lenguaje teresiano es incomprensible sin el fondo y
trasfondo de todo lo dicho. Nuestro analisis, fundamentalmente de caracter
inmanente y sincronico, apegado al texto en si, quiere poner de manifiesto algunas
de las constantes que definen y caracterizan dicho lenguaje, como son: naturalidad
y llaneza, sospecha y confianza, desengario y libertad. Somos conscientes de que la
nuestra es una seleccion parcial, pero creemos que lo suficientemente expresiva y
ostensiva del lenguaje de santa Teresa visto desde la ladera de la descalcez.

1. La ‘naturalidad’ (frente a toda forma de afectacion) es término que se
consagra de la mano de Juan de Valdés y su famoso Dialogo de la lengua (1535-
36). Y sin duda alguna es la palabra magica para caracterizar no sélo el lenguaje,
sino también la persona de Teresa y toda su espiritualidad, sus percepciones
fenomenoldgicas de lo divino. Y junto a la ‘naturalidad’ (término ausente en los
obras de Teresa), la otra gran palabra que si podemos localizar en los escritos
teresianos es ‘llaneza’, que unida a ‘claridad’ y ‘verdad’ (sin duda la que cuenta con
mas recurrencias) terminan por dibujar de una manera mas que autorizada el
lenguaje de la mistica abulense.

Dentro de la ‘naturalidad’, y como extensiones de la misma, hay que llamar la
atencion sobre los asi llamados ‘estilos’ teresianos, especialmente sobre lo que
podemos denominar una ‘estética del descuido intencionado’ (o ‘del desdén’, como
la caracterizé Jiménez Lozano), del desalifio o de la ‘elegancia desafeitada’ (en las
precisas palabras de Fray Luis de Ledn). Contemplado el discurso teresiano desde
la gramatica del texto, la multitud de mecanismos de cohesidén usados por la Santa
(especialmente los marcadores reformuladores), unidos a la oralidad y a la
planificacion sobre la marcha de sus obras, nos situan de nuevo dentro de la
etiqueta y paraguas de la ‘naturalidad’.

La finalidad pragmatica de casi toda su obra (incluido el epistolario), donde el

principio clasico del ‘docere et movere’ parece empapar cada pagina escrita por
Teresa, nos ayuda a desvelar otro de los caracterizadores de su lenguaje: el

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



DOSSIER

principio de la relevancia (cf. Sperber y Wilson), que es siempre el que guia la
progresion de su discurso. Y porque para Teresa lo realmente importante es contar
lo que hace al caso y lo que viene a cuento, aunque ello suponga salirse del hilo del
discurso con continuas digresiones: y aqui la expresion preferida por nuestra
escritora es ‘mucho me he divertido’. Otro elemento de la oralidad, y por ende, de la
naturalidad del discurso teresiano.

2. Las hermenéuticas de la sospecha (P. Ricoeur) y de la confianza (E.
Levinas) constituyen otros dos poderosos indicadores de la ‘descalcez’ en lenguaje,
en vida y en espiritu. La primera, la hermenéutica de la sospecha, tiene la virtud de
hacer aflorar un lenguaje sin maquillajes, carente de adornos y ‘afeites’, y
denunciador de todo lo que ante los ojos atentos de esta mujer, aparecen como
realidades ‘postizas’. Denuncia que, a través de la pluma teresiana, se extiende a
todos los ambitos de la vida: al ambito social con su abierta e indisimulada critica
frente a las asi llamadas ‘autoridades postizas’ y ‘honras’ de mentira; y al ambito
sociolinguistico cuando Teresa pone el dedo en la llaga de fastidiosos formalismos
de cortesia verbal, presentes tanto en la conversacion como en el género epistolar.

La hermenéutica de la confianza o de la alteridad (E. Levinas) situa el
lenguaje de Teresa en el ambito de la ‘transparencia’ (por la que clamaba Juan R.
Jiménez en sus versos): esta transparencia se deja traslucir una y otra vez a nivel
de metalenguaje, especialmente en la lucha titanica que Teresa emprende con las
palabras, el tema de la inefabilidad, el afan comunicativo, etc. Y uno de los mayores
encantos del discurso teresiano: la constancia que deja al lector del proceso
creador, que nos permite convertirnos en espectadores del discurso interior de
nuestra narradora. Si ‘andar en verdad’ decide la antropologia teresiana, no menos
se decide aqui su lenguaje y su espiritualidad, en la que no hay espacio para las
dobleces o las trastiendas.

La ‘descalcez’ se puede (y se debe) poner en conexion, en el caso de
Teresa, con la ‘desnudez’ (3M 1,8), con ese ‘desnudarse’ ante el lector (ante el
censor, ante sus monjas, ante nosotros hoy) que continuamente practica Teresa en
todo un ejercicio de alteridad. Todo un ‘striptease’ que, humanamente supone
derribar muros y hacer que afloren ante los demas los paisajes del alma, con lo que
conlleva de reconocimiento de la propia vulnerabilidad. Constituye ese confrontarse
con el otro (su autobiografia es un ‘relato confesional’), toda una ‘hemorragia
narcisista’ (J. Kristeva) que le permitié a Teresa conocerse a través de los demas. Y
en ese juego de conocerse en el ser conocida y ‘tentada’ por los demas, fue
adquiriendo toda esa enorme sabiduria sobre la condicion humana que dejan
translucir sus escritos.

3. Finalmente, y en una linea muy cervantina y calderoniana, en anticipo del
Barroco, otro elemento clave de la ‘descalcez’ teresiana es el desengafno
existencial, el desencanto social y la apuesta por la libertad. Y la concepcién de la
vida como suefio, algo que en Santa Teresa brota de la propia experiencia. Y es
este desengaino ante las cosas del mundo, desengafio ‘que viene de arriba’ y que
esta provocado por el encuentro con lo Real Ultimo, lo que crea en la Santa esa
sensacion segun la cual se figura “andar en un suefio”. Experiencia que se revela a

Librosdelacorte.es, n® 9, afio 6, otofio-inverno, 2014. ISSN 1989-6425



Politica y religiosidad en los siglos XVIy XVII...

su vez como potenciadora de la libertad en un mundo y una sociedad que se la
negaba ante todo y sobre todo por ser mujer.

Quiza mas que ninguna otra cosa, el lenguaje de la ‘descalcez’ es el lenguaje
de la libertad en su sentido mas dilatado, también la libertad interior, la libertad del
espiritu. Libertad que se pone de manifiesto en los mas diversos ambitos de la vida:
el personal (condicion de mujer e interioridad), el comunitario (frente a
murmuraciones...) y el social (con los seforios y la pobreza). Dicha libertad arranca
desde el mismo proceso de la escritura, donde las retéricas apelaciones al ‘mucho
atrevimiento’ se multiplican por doquier: “Mucho me atrevo. Rémpalo vuestra
merced si mal le parece”.

En todo caso, la clamorosa falta de libertad con que se encuentra Teresa, en
la sociedad de su tiempo, por ser mujer, se ve compensada con apelaciones a la
interioridad: “jOh, pobre mariposilla [ella misma], atada con tantas cadenas que no
te dejan volar lo que querrias!”. Frente a esa falta de libertad, Teresa busca refugio
en la propia interioridad, como espacio en el que se sabe a salvo, como lugar
privilegiado para vivir una libertad que se le negaba socialmente: “Me parece os
sera consuelo [hermanas] deleitaros en este castillo interior, pues sin licencia de las
superioras podeis entraros y pasearos por €l a cualquier hora’. Cuando el exterior
se vuelve hostil, el mistico se pone a resguardo en sus mas intimas moradas
interiores.

Librosdelacorte.es, n° 9, afio 6, otofo-invierno, 2014. ISSN 1989-6425



	Introducción
	La expansión europea de los Carmelitas Descalzos
	El movimiento recoleto en los siglos XVI y XVII
	La influencia del Concilio de Trento en las reformas descalzas
	Los carmelitas descalzos: entre Roma y España
	Jerónimo Gracián de la Madre de Dios y sus contactos con el Islam en eltránsito de los siglos XVI y XVII
	El misticismo en la política durante el reinado de Felipe IV
	El movimiento recoleto y descalzo en la Andalucía del Guadalquivir durantelos siglos XVI y XVII
	Arte y religiosidad en los conventos reales: huellas del carmelo en lospatronatos regios
	El lenguaje de la ‘descalcez’ en Santa Teresa

